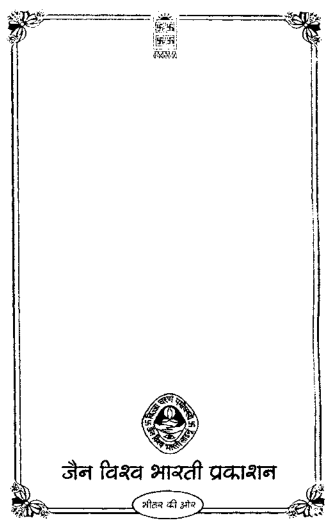
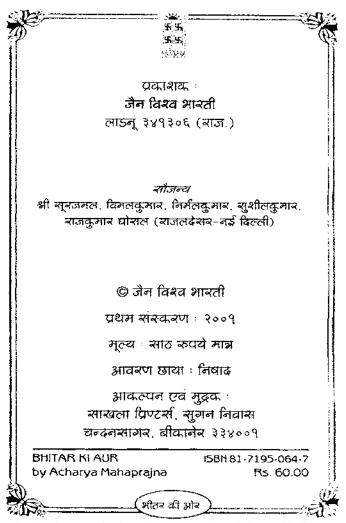
# LAR

# आवार्थ महाप्रज्ञ









## प्रक्तुति

बाहर दरवाजा है और भीतर कमरा है। दरवाजा जाने आने के लिए हैं, रहने के लिए नहीं। दरवाजा जरूरी है और कमरा भी जरूरी है। हम दरवाजे पर अटक न जाएं। भीतर जाकर सुख से बैठे और आनम करें। इस पुस्तक का सानांश इतना ही है।

प्रस्तुत पुस्तक में भीतन जाने और भीतन नहने की कुछ विधियों का निर्देश है।

प्रेक्षाध्यान के विषय में अनेक ग्रंथ प्रकाशित हुए हैं। पर इस्तमें कुछ वह है, जो शेष सब ग्रंथों में नहीं है इसलिए यह पुस्तक प्रेक्षाध्यान का अभ्यास करने वाले और कराने वाले दोनों के लिए प्रकाश, पथ और पथदर्शन का काम करेगी।

भीतर की आर



जिन दिनो में प्रेक्षाध्यान के शिविन का संचालन करता था. उन दिनो में अनेक नए नए प्रयोग कराए थे। प्रेक्षाध्यान : सिद्धांत और प्रयोग पुरुतक में वे प्रयोग उल्लिखित नहीं हैं। उन प्रयोगों में से चुने हुए कुछ प्रयोग भी प्रस्तुत पुरुतक में दिए गए हैं। नया भी बहुत कुछ है।

इस पुस्तक के लेखन कार्य में साध्वी विश्नुत विभा ने बहुत श्रम किया है। प्रतिलिपि समणी मुढितप्रज्ञा ने की है। मुनि धनंजयकुमार ने इसका नियोजन किया है।

२१ जनवर्वी, २००१ नंनाशहरू

भीतर की ओर



अन्क्रम

शताब्दी अध्यातम की नवीनता की सार्थकत नया प्रस्थान जीवन के पश्चन सार्थवता का प्रश्न जीवन के स्तर-(१) जीवन के स्तर--(२) जीवन के स्तर-(३) सक्ष्म जगत के नियम स्थूल से सुक्षम की ओर-(१) नथूल के नूक्ष्म की भ्रोब-(२) क्थूल की समक्या प्रेक्षाध्यान-(१) येक्षाध्यान-(२) चेक्षारयान का रयेय पेक्षाध्यान की तीन भूमिद्धाएं-(१) प्रेक्षाय्यान की कसौति प्रेक्षा और कमें सिद्ध ध्यान का उद्देश्य

ध्यान की अवस्थाए

|       |             |                                        | 1              | ł |
|-------|-------------|----------------------------------------|----------------|---|
| i i   | ঀ৽          | ध्यान दा क्षेत्र                       | 30             |   |
| Π     | ٩c          | घ्यान की दिशा                          | ≩≂ -           | I |
|       | 36          | ध्यान की तीन शक्तिया                   | 36             |   |
|       | ÷٥          | ध्यान-वस्तु–(१)                        | 80             | ĺ |
|       | 59          | ध्यान-वस्तु-(२)                        | 89             | ł |
|       | २२          | ध्यान के सांधन                         | ४२             | 1 |
|       | २३          | ध्यान और कल्पना                        | 83             | I |
|       | 28          | ध्यान के पनिणाम–(१)                    | 88             |   |
| म     | २४          | ध्यान के पनिणाम-(२)                    | - XX           | ļ |
|       |             | ध्यानसाधव की कसौटियां                  | પ્રદ્          |   |
|       | २६          | सूक्ष्म ध्यान—(१)                      | 8'9            |   |
|       |             | सूक्षेम ध्यान-(२)                      | 85             |   |
|       | २७          | उपसंधदा                                | 38             |   |
|       | २६          | भाववित्या–(१)                          | ५०             |   |
|       | 35          | भावद्रिया–(२)                          | ४१             |   |
|       | 30          | भावद्भि <i>या</i> -(३)                 | १२             |   |
|       | 39          | भावद्भिया–(४)                          | ХŚ             |   |
|       |             | भावद्भिया–(१)                          | ५४             |   |
|       | <b>\$</b> ? | प्रतिद्रिया विश्ति                     | ২২             |   |
| टेयां | \$3         | मैत्री                                 | <b>४</b> ६     |   |
| न्ति  | \$8         | ਸਿਨਾਨਾਵ                                | হ'ও            |   |
|       | ۶X          | দিনপাষণ                                | र <del>=</del> |   |
|       | ३६          | मौन                                    | ٤Ę             | ļ |
|       | - (भीतर व   | H atta                                 | Ø              | Ż |
|       |             | ************************************** | - <b>1</b>     |   |

| (2)                       | <br>भुष्ठ भ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ್ರ          |
|---------------------------|-------------|---------------------------------------|-------------|
| )                         | 5           |                                       | (           |
|                           | 1000        | 9                                     |             |
| अर्हम्-(१)                | ξ٥          | आटमनिनीक्षण                           | ⊂צ          |
| अर्हम्-(२)                | ६१          | आत्मदर्शन                             | ςξ          |
| अर्हम्-(३)                | ६२          | आटम-शोधन                              | <b>≂</b> 'ও |
| अर्हन्-(४)                | ६३          | श्वास वैसे लें?                       | 55          |
| महाप्राण ध्वनि–(९)        | <b>ፍ</b> ሄ  | श्वास के तीन रूप                      | 37          |
| महाप्राण ध्वनि–(२)        | ६४          | श्वास दर्शन की भूमिकाए                | 60          |
| चतुरङ्ग कार्यात्सर्ग      | ६६          | श्वास का आलम्बन                       | ٤٩          |
| कायोत्सर्भ की पाच भूमिकाए | হ ও         | <i>दीर्घ श्वा</i> स                   | ۶3          |
| कायोत्सर्ग–(१)            | ٤c          | भवास और एकाग्रता                      | €3          |
| कायोत्सर्ग–(२)            | <b>ξ</b> ε  | लयबद्ध श्वास                          | 83          |
| कायोटसर्ग–(३)             | 60          | श्वासः स्पर्शं का अनुभव               | દ્ધ         |
| कायोत्सर्ज⊸(४)            | હ૧          | श्वास और श्वासप्राण                   | 33          |
| कावोत्सर्ग–(१)            | ७२          | श्वान और हृदय                         | ĉ७          |
| कायोत्सर्ग–(६)            | <i>50</i>   | समयृतिश्वास                           | ξ=          |
| कायोत्सर्ग–(७)            | ৬४          | शबीन के २हरय                          | 33          |
| कठ का कार्यात्सर्ग        | УU          | থানীন দ্বশ্বিঞ্চল দ্ববিধি             | 900         |
| तनाव–(१)                  | ចេដ្        | विकास की पहली भूमिका                  | ٩٥٩         |
| तनाव-(२)                  | ৬৬          | चैतन्यदेन्द्र-(१)                     | १०२         |
| तनाव–(३)                  | l⊎c         | चैतन्यकेन्द्र-(२)                     | 903         |
| ননাব औৰ ব্যাবাল্যেন       | 36          | चैतन्यकेन्द्र अवस्थिति                | 908         |
| अन्तर्यात्रा              | د¢          | शक्तिकेन्द्र-(१)                      | ঀ৽ৼ         |
| सुषुम्ना-(१)              | ۳           | श्ववितकेन्द्र–(२)                     | १०६         |
| सुषुम्ना(२)               | 53          | शवितके <i>न्द्र</i> –(३)              | واه         |
| अन्तर्मुखता के नियम-(१)   | ۲₹          | शक्ति केन्द्र के जागरण                |             |
| अन्तर्मुखता के निवम–(२)   | ₹لا ت       | की प्रक्रिया–(१)                      | ٩٥٩         |
|                           | भीतर क      | atter f                               | _{          |

|                             | 136.54  | -                          |       |
|-----------------------------|---------|----------------------------|-------|
| शक्ति केन्द्र के जागरण      |         | सप्तधातु और चैतन्य केन्द्र | 930   |
| की प्रक्रिया–(२)            | 309     | ग्रन्थियों के साव का       |       |
| शवित दोन्द्र दे जागरण       |         | सतुलन                      | 939   |
| की प्रक्रिया–(३)            | 990     | हॉर्मोन्स का संतुलन        | 9३२   |
| स्वास्थ्य वेन्द्र           | 999     | सौरमण्डल और ग्रन्थितंत्र   | 933   |
| तैजन्म केन्द्र              | 99२     | सासायनिक नियन्त्रण         |       |
| आनन्द केन्द्र               | 993     | प्रणाली                    | 938   |
| विशुद्धि केन्द्र            | 998     | नियन्त्रण श्चतः चालित      |       |
| बहा केन्द्र                 | ዓዓሂ     | क्रिया पर                  | ૧३૪   |
| प्राण केन्द्र(१)            | १९६     | लेश्या                     | १३६   |
| प्राण केन्द्र-(२)           | 99%     | लेश्या ध्यान–(१)           | 930   |
| प्राण केन्द्र-(३)           | የየ⊾     | लेश्या ध्यान-(२)           | १३≂   |
| अग्रमाद केन्द्र             | 99ĉ     | लेश्या ध्यान–(३)           | 936 P |
| चाक्षुष केन्द्र             | १२०     | लेश्या य्यान–(४)           | 980   |
| दर्शन केन्द्र-(१)           | १२१     | लेश्या य्यान–(५)           | 989   |
| दर्शन केन्द्र-(२)           | १२२     | लेश्या ध्यान(६)            | 982   |
| <sup>;</sup> ज्योति केन्द्र | १२३     | अवयव, श्वास और जग          | 983   |
| शान्ति केन्द्र              | 938     | रंग पूर्ति की प्रक्रिया    | 988   |
| ज्ञानकेन्द्र                | १२४     | आभामङल(१)                  | 988   |
| चैतन्य केन्द्र और रंग       | १२६     | आभामडल(२)                  | 988   |
| शर्बीन का सौनमाइल           | १२७     | সাব                        | 986   |
| चैतन्य केन्द्र और           | -       | भाव द्वारा पश्चित्तर्ग     | 98a   |
| ग्रन्थितंत्र-(१)            | १२८     | वृत्ति पनिवर्तन            | 988   |
| चैतन्य केन्द्र और           |         | वृति का रूपान्तरण          | १४०   |
| ् ग्रन्थितन्न-(२)           | १२१     | परिवर्तन की प्रक्रिया–(१)  | 989   |
|                             | ्भीतर य | ति झोब                     | TEN ( |

भ भ भ भ



| जल तत्त्व                        | 33P    | मस्तिष्य और चन्द्रमा<br>हिन्दा (१२) | २२३   |
|----------------------------------|--------|-------------------------------------|-------|
| अविन तत्त्व                      | २००    | चित्त-(१)                           | 858   |
| वायु तत्त्व                      | २०१    | चित्त-(२)                           | 558   |
| आवाश तत्त्व                      | २०२    | वित्त-(३)                           | રરદ   |
| तत्त्व औंच हमावा श्रेरीच         | 503    | चित्तवृत्ति-(१)                     | २२७   |
| तत्त्व और वर्ण                   | २०४    | चित्तवृत्ति–(२)                     | २२=   |
| तत्व और बीज मन                   | २०५    | चेतना के स्तर-(१)                   | २२६   |
| नाडी और तत्व                     | २०६    | चेतना वे स्तर-(२)                   | २३०   |
| आदत पनिवर्तन का सूत्र            | २०७    | चेतना का परिवर्तन                   | २३१   |
| पहले शरीर पिर मन                 | रेण्ट  | अमृत साव और                         |       |
| मन की प्रकृति                    | 305    | रसायन-(१)                           | रेवेर |
| मन की शकित                       | २९०    | अमृत ऱ्याव और                       |       |
| मानसिव शवित वा विवास             | 299    | स्सायन−(२)<br>*0— —                 | २३३   |
| जाना होगा मन से परे              | 292    | जैविक घडी(१)<br>१०                  | 558   |
| अमन की साधना-(१)                 | २१३    | जैविक घडी–(२)<br>– – – – (२)        | २३४   |
| अमन की साधना-(२)                 | 298    | ब्रह्मचर्य-(१)                      | 355   |
| मनोबोग का हेतू                   | २१४    | ब्रह्मचर्य-(२)                      | २३७   |
| मस्तिष्क-(१)                     | रषद    | काम वासना पन                        |       |
| ) मस्तिष्यः–(२)<br>मस्तिष्यः–(२) | २९७    | নি <b>শ্রন</b> ্দে—(৭)              | २३८   |
| मस्तिष्य पौदगलिव है              | २१=    | काम वासना पर                        |       |
|                                  | 115    | নিবর্গ্য-(२)<br>                    | 3€5   |
| कैसे हो मस्तिष्क<br>नवापिन १     | 200    | काम वासना पर                        | 200   |
| प्रभावित ?                       | 395    | निवंत्रण—(३)                        | २४०   |
| मस्तिष्कीय क्षमता                | 250    | वीर्य को प्रभावित करने              |       |
| मस्तिष्वीय रसायन-(१)             |        | वाले आतरिक कारण                     | 589   |
| मस्तिष्वीय वन्तायन-(२)           | २२२    | इन्द्रिय-विजय–(१)                   | - 285 |
|                                  | शीतन व | की ओर                               | _æ    |
|                                  |        |                                     |       |

| - | 1.2  | × 1 |  |
|---|------|-----|--|
|   |      | F)  |  |
|   |      | ĥ   |  |
|   | 3555 | 666 |  |

વેઝષ્ટ

ঀ७६ ঀ७७

૧७≂

309

१⊏० १⊏१ १⊏२ १⊏३

१=४

१८४ १८६ १८७

<del>9</del>8 ه

9ê =

575

|   | परिवर्तन की प्रक्रिया-(२) | 1શ્ર      | मन्नसिद्धि की यहचान        |
|---|---------------------------|-----------|----------------------------|
| 1 | प्रतिपक्ष भावनः–(१)       | १४ ३      | कहा होटा है मंत्र          |
| 1 | प्रतिपक्ष भावना(२)        | १४४       | का उत्थान ?                |
| ĺ | भाव-विशुद्धि और अध        | १४४       | मन्न की निरस्ति            |
|   | प्रशस्त रंग               | १४६       | मन्नोच्चावण की विधि(१)     |
|   | कृष्णवर्ण द्रधान आभामजल   | ঀৼড়      | मन्नोच्यान्त्ण की विधि–(२) |
| 1 | नीलवर्ण प्रधान आभामङल     | १४=       | मन्न साधना के तीन सोपान    |
|   | कार्यातवर्ण प्रधान        |           | अजयाजय                     |
|   | आभामहत                    | १४१       | सुनेक्षा दावच              |
| Į | अरुणवर्ण प्रधान           |           | कंवचे बचना                 |
|   | ਆਮਾਰਣ                     | ٩٤٥       | उच्चारण का मूल्य(१)        |
|   | पीतवर्ण प्रधान आभामङल     | ૧૬૧       | उच्चानण का मूल्य(२)        |
|   | श्वेतवर्ण प्रधान आभामंडल  | १६२       | उच्चारण के रूथान           |
|   | विचार प्रेक्षा-(१)        | १६३       | अर्थ के साथ ताढात्म्य      |
|   | विचान के नियम             | १६४       | मातृद्धा                   |
| 1 | রাঙ্গির যেতিয়ান—(৭)      | ૧૬૪       | एकाग्रता–(१)               |
|   | स्टभेद प्रणिधान–(२)       | १६६       | एकान्ग्रता–(२)             |
|   | अभेद प्रणिधान             | ૧૬૭       | एदाग्रता–(३)               |
|   | <i>य</i> सघातु प्रेक्षा   | १६=       | संघन एकान्ग्रता            |
|   | नवतथातु प्रेक्षा          | 988       | एकाग्रता के स्तर           |
|   | मासधातु प्रेक्षा          | ٥٥٩       | एकाग्रता की भूमिकाए        |
| ĺ | मेढधातु प्रेक्षा          | ٩७٩       | एकाग्रता की अवस्थाए        |
|   | अस्थिधातु प्रेक्षा        | 902       | एकाग्रता के दो रूप         |
|   | मज्जाधातु प्रेक्षा        | ૧૭३       | হেরুরা রা ঘরিত্যাস         |
|   | शुद्धयातु प्रेक्षा        | 9.98      | पृथ्वी तत्त्व              |
| ł |                           | भीतर की   | ( tete                     |
| 3 | 2D-75-                    | South Chi | 3-1×                       |

|                              | ين (27)<br>20, 20 |
|------------------------------|-------------------|
| इन्द्रिय-विजय–(२)            | २४३               |
| आयुर्वेद और स्वारथ्य-(१)     | 588               |
| आयुर्वेद और स्वास्थ्य-(२)    | २४१               |
| मानसिव, स्वास्थ्य(१)         | २४६               |
| मानसिव, स्वास्थ्य-(२)        | २४७               |
| मानसिक स्वास्थ्य-(३)         | २४⊏               |
| न्तवास्थ्य और आहार-(१)       | - 3¥F             |
| स्वास्थ्य और आहार-(२)        | ₹१ ०              |
| क्या है अवेलापन ?            | २४१               |
| मनुष्य अवेला कैसे?           | २५ २              |
| सनल नहीं है अंदेला नहना      | २५३               |
| अकेला रहने की कला            | २४४               |
| भाग्य और पवित्रता            | २११               |
| कैसे होता है <b>श</b> ज्य का |                   |
| परिवर्तन ?                   | २४६               |
| जागृत भवस्था                 | २४७               |
| দ্রসার औর প্রদেশর            | २४ =              |
| इच्छाश्ववित                  | 325               |
| सापेक्ष समाधान               | २६०               |
| पहला पृष्ठ                   | २६१               |
| तुम क्या चारुते हो ?         | २६२               |
| पीड़ा और संवेदना             | २६३               |
| अवसाद का उपचान               | 528               |
| ব্লাৰ ৰাঁৱ ল চা              | २६४               |
|                              |                   |

अतीन्द्रिय चेतना

700

| 137,338      |                        |                  | ł |
|--------------|------------------------|------------------|---|
| २४३          | मौलिक समस्याए          | २६७              |   |
| 588          | कतूचद                  | २६८              |   |
| २४४          | पनिष्कान भीतन का       | ३३९              |   |
| २४६          | अदृश्य दृश्य बनता है   | २७०              |   |
| २४७          | साधना के आलम्बन        | २७१              |   |
| לצ⊏          | शुद्धि और निर्वोध      | २७२              |   |
| - 3 <b>8</b> | आवर्षणः ध्येय के प्रति | २७३              |   |
| ₹४्०         | ज्ञान और ध्यान         | २७४              |   |
| २४१          | शक्ति वाहा है?         | રહ્ય             |   |
| २५२          | शक्ति के नियम          | २७६              |   |
| £X3          | समाधि के नियम          | રાહહ             |   |
| २४४          | समाधि की यात्रा        | २७≂              | ľ |
| २४४          | उपाधि की चिकित्सा      | 305              |   |
|              | अक्रिया का मूल्य       | २२०              | ł |
| २४६          | केवल सुनो              | २⊏१              |   |
| २४७          | विश्वास है या नहीं ?   | २ <sub>२</sub> २ |   |
| २४⊂          | संचालक कौन ?           | २८३              |   |
| 385          | अनुत्सुवता             | रेद्र४           | l |
| २६०          | प्रेक्षाध्यान की तीन   |                  | 1 |
| २६९          | भूमिकाएँ               | २≂४              | į |
| २६२          | अनुशासन की भूमिका      |                  | Į |
| २६३          | के फलित                | २⊏६              | İ |
| 758          | सयम                    | રે≓ઉ             |   |
| २६४          | संयम की भूमिका के फलित | रेदद             | ļ |
| २६६          | सवर                    | ₹ <u>₹</u> €     | ļ |
| भीतन की      | आंद                    | )<br>A           | ļ |
| -            | ;                      | - <b>~</b> 1     | ŝ |

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

5 5 5.5

| सुन्क्षा कतच्च-(१) २१९ अमन की साधना(२)<br>सुन्क्षा कतच्च-(२) १९२ अमन की साधना(२)<br>अन्तर्यान्ना कागगत<br>सुधुम्ना जागरण २९४ सुप्त मन को जागृत<br>सुधुम्ना जागरण २९४ वर्ष्यना(१)<br>श्वास-सयम(१) २९४ सुप्त मन को जागृत<br>श्वास-सयम(१) २९४ सुप्त मन को जागृत<br>श्वास-सयम(१) २९६ वर्ष्यना(१)<br>त्यबद्ध वीर्घश्वास २९७ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास २९० (प्रत्याहास)(१)<br>वीर्घश्वास-(१) २०० (प्रत्याहास)(२)<br>श्वींच श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>श्वींच श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>श्वांचिन्यदेग्द्र : 'झर्ट' एकाग्रता(१)<br>को न्यास ३०९ प्रत्याहास)(३)<br>बा न्यास ३०४ मंत्र जप<br>चैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>सवेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टरिसाद्धि(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | d           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| रंग्रे<br>रावस की भूमिका के पलित २६० अमन की साधना(१)<br>सुन्क्षा कतवच(१) २६२ अमन की साधना(२)<br>सुन्क्षा कतवच(२) २६२ अमन की साधना(२)<br>सुनुम्ना जागरण २६२ अमन की साधना(२)<br>भन्तर्वान्ना २१२ सुप्त मन को जागृत<br>सुनुम्ना जागरण २६४ सुप्त मन को जागृत<br>स्वाससवम(१) २६४ सुप्त मन को जागृत<br>श्वाससवम(१) २६४ सुप्त मन को जागृत<br>श्वाससवम(१) २६४ सुप्त मन को जागृत<br>श्वाससवम(१) २६६ करना(२)<br>लयबद्ध वीर्धश्वास २६७ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास २६७ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास-(१) २६६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास(२) २०० (प्रत्याहास)(१)<br>दर्गान श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>श्वारीन्यकेन्द्र : 'अर्ह' एक्ताग्रता(१)<br>वेतन्यकेन्द्र : 'अर्ह' एक्ताग्रता(१)<br>वेतन्यकेन्द्र : 'अर्ह' एक्ताग्रता(१)<br>केतन्यकेन्द्र प्रेक्षा(२) ३०६ तन्मूति ध्यान<br>सत्वेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिद्धि(१)<br>विवान प्रेक्षा ३०- इष्टसिद्धि(२)<br>कियान शमन का प्रयोग(२) ३१० सकत्य पुष्टि<br>विवान शमन का प्रयोग(२) ३१० सकत्यशक्ति का विकास(१)<br>विवान शमन का प्रयोग(१) ३१२ नक्रक्तयक्षित का विकास(१)                                               | 9           |
| सुन्श्री कवच-(१) २९९ अमन की साधना(२)<br>सुवंशी कवच-(२) २६२ अमन की साधना(३)<br>अन्तर्वान्ना २६३ सुप्त मन को जागृत<br>सुघुम्ना जागरण २६४ करना(१)<br>श्वास-सयम(१) २६६ करना(२)<br>श्वास-सयम(१) २६६ करना(२)<br>स्वास-सयम(२) २६६ करना(२)<br>त्यबद्ध वीर्धश्वास २६७ प्रतिसलीनता<br>वीर्धश्वास २६८ (प्रत्याहास)(१)<br>वीर्धश्वास २६८ प्रतिसलीनता<br>वीर्धश्वास २६८ प्रतिसलीनता<br>वीर्धश्वास २६८ प्रतिसलीनता<br>वीर्यश्वास २६८ प्रतिसलीनता<br>वीर्यश्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>श्वीन्यवेस्त्र २०९ प्रत्याहास)(२)<br>श्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>श्वीन्यवेस्त्र १०९ प्रत्याहास)(३)<br>श्वीन्यवेस्त्र १४९<br>ख्वास्त ३०४ मंत्र जप<br>चैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०६ त्व-मूर्ति ध्यान<br>सत्वेम सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिद्धि(१)<br>विवान्य प्रेक्षा ३०२ इष्टसिद्धि(२)<br>विवान्य रोक्षा ३०६ इष्टसिद्धि(२)<br>विवान्य रोक्षा ३०६ इष्टसिद्धि(३)<br>विवान्य शमन का प्रयोग(३) ३१२ सकत्य पुष्ठिय                                                                                                                                                           |             |
| रुश्वश्वा कवच-(२) २६२ अमन की साधना-(३)<br>अन्तर्याम्ना २६३ सुप्त मन को जागृत<br>सुषुम्ना जागरण २६४ वरना-(१)<br>श्वास-सायम-(१) २६४ सुप्त मन को जागृत<br>श्वास-सायम-(१) २६४ सुप्त मन को जागृत<br>श्वास-सायम-(१) २६६ करना-(२)<br>लयबद्ध वीर्घश्वास १९७ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास २१८ (प्रत्याहास)(१)<br>वीर्घश्वास-(१) २६६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास २१८ (प्रत्याहास)(१)<br>वीर्घश्वास-(२) ३०० (प्रत्याहास)(२)<br>स्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>श्वारीब-पुष्टि ३०३ एक्साग्रत)(३)<br>श्वतीन-पुष्टि ३०३ एक्साग्रत)(१)<br>वैतन्यकेन्द्र 'अर्ह' एक्साग्रतो(१)<br>वैतन्यकेन्द्र 'अर्ह' एक्साग्रतो(१)<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०४ मन्न जप<br>चैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>सत्वेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिद्धि(१)<br>विवास रोमा का प्रयोग-(१) ३०६ इष्टसिद्धि(१)<br>विवास रोमन का प्रयोग-(२) ३१२ सकत्व्यश्वित का विकास-(१)<br>विवास शमन का प्रयोग-(४) ३१२ सकत्व्यश्वित का विकास-(१)                                                                                                                                       | ३१४         |
| अन्तर्याम्ना २१६३ सुप्त मन को जागृत<br>सुषुम्ना जागरण २१६४ करना-(१)<br>श्वास-सवम-(१) २९६ करना-(२)<br>श्वास-सवम-(२) २९६ करना-(२)<br>त्यबद्ध वीर्धश्वास २१६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास २१६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास २१६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास २१६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास-(१) २६६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास-(२) २०० (प्रत्याहास)(२)<br>रमीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>श्वरीदन्यदेख्या ३०२ (प्रत्याहास)(२)<br>स्वरीब-पुष्टि ३०३ एकाग्रता-(१)<br>वैतन्यकेन्द्र रेष्ठा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>सत्वेग सतुलन की प्रक्रिया ३०५ इष्टरिसिद्ध(१)<br>विवान प्रेष्ठा ३०६ कर्ट्रसिद्धि(२)<br>विवान रोमन का प्रयोग-(२) ३०६ इष्टरिसिद्ध(२)<br>विवान शमन का प्रयोग-(२) ३०६ स्वरूप पुष्टिट<br>विवान शमन का प्रयोग-(२) ३१२ सकत्वयक्षित का विकास-(१)<br>विवान शमन का प्रयोग-(४) ३२२ सकत्वयक्षित का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                               | 39X         |
| सुषुम्ना जागरण २६४ वर्षना-(१)<br>श्वास-सयम-(१) २६१ सुप्त मन को जागृत<br>श्वास-सयम-(१) २६६ वर्षना-(२)<br>लयबद्ध वीर्घश्वास २६७ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास २६८ (प्रत्याहास)(१)<br>वीर्घश्वास-(१) २६६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास-(१) २६६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास-(२) २०० (प्रत्याहास)(२)<br>स्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>शरीन्यदेशा २०९ प्रत्याहास)(२)<br>श्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>शरीन्यदेशा २०९ प्रत्याहास)(३)<br>शरीब-युष्टि ३०३ एक्साग्रत)-(३)<br>वौतन्यदेन्द्र : 'अर्ह' एक्साग्रतो-(१)<br>वैतन्यदेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>स्वतेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिद्धि(१)<br>विवास रोक्षा ३०२ घ्रटसिद्धि(२)<br>विवास रोक्षा ३०० इष्टसिद्धि(२)<br>विवास शमन का प्रयोग-(२) ३१० सकल्प पुष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३१६         |
| श्वाससथम-(१) २६६ सुप्त मन को जानृत<br>श्वाससथम(२) २६६ करबना(२)<br>लयबद्ध वीर्धश्वास १९७ प्रतिसलीनता<br>वीर्धश्वास २९८ (प्रत्याहास)(१)<br>वीर्धश्वास-(१) २६६ प्रतिसलीनता<br>वीर्घश्वास-(२) ३०० (प्रत्याहास)(२)<br>श्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>शर्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>शर्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>शर्वीन-पुष्टि ३०३ एक्राग्रता-(१)<br>वैतन्यकेन्द्र : 'अर्ह' एक्राग्रता-(१)<br>वौतन्यकेन्द्र : 'अर्ह' एक्राग्रता-(१)<br>वौतन्यकेन्द्र : 'अर्ह' एक्राग्रता-(१)<br>वौतन्यकेन्द्र : 'अर्ह' एक्राग्रता-(१)<br>वौतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मन्न जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मन्न जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>स्वेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्ट्रसिद्धि(१)<br>विवास रोका का प्रयोग-(१) ३०६ इष्ट्रसिद्धि-(१)<br>विवास शमन का प्रयोग-(२) ३१० सकत्यशक्ति का विकास-(१)<br>विवास शमन का प्रयोग-(४) ३१२ नक्रत्यश्वित का विकास-(१)                                                                                                                                                                     |             |
| श्वासः-सयम(२) २६६ वर्जना(२)<br>लयबद्ध वीर्घश्वासः २६७ प्रतिसःलीनता<br>वीर्घश्वासः २६८ (प्रत्याहास)(१)<br>वीर्घश्वासः २६८ प्रतिसःलीनता<br>वीर्घश्वासः-(१) २६६ प्रतिसःलीनता<br>वीर्घश्वासः-(२) ३०० (प्रत्याहास)(२)<br>स्वीन श्वासः ३०९ प्रतिसःलीनता<br>शर्वीरूयदेशा ३०२ (प्रत्याहास)(३)<br>शरीब-युष्टि ३०३ एवतास्रता(१)<br>वैतन्यवेन्द्र : 'अर्ह' २०३ एवतास्रता(१)<br>वैतन्यवेन्द्र प्रेक्षा(१) ३०६ मंत्र जप<br>वैतन्यवेन्द्र प्रेक्षा(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>स्वेम सतुलन वी प्रविया ३०७ इष्टसिद्धि(१)<br>विवार येक्षा ३०-द इष्टरिसिद्ध(१)<br>विवार येक्षा ३०-द इष्टरिसिद्ध(१)<br>विवार शमन वा प्रयोग(१) ३९२ सतदत्य युष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 39%         |
| तयबद्ध बीर्घश्वास २१७ प्रतिसतीनता<br>बीर्घश्वास २१८ (प्रत्याहास)(१)<br>बीर्घश्वास-(१) २६६ प्रतिसतीनता<br>बीर्घश्वास-(२) ३०० (प्रत्याहास)(२)<br>स्वीन श्वास ३०९ प्रतिसतीनता<br>शरीर-पुष्टि ३०३ एद्राग्रत)(३)<br>शरीर-पुष्टि ३०३ एद्राग्रत)(३)<br>वैतन्यदेन्द्र 'अर्ह' २०३ एद्राग्रत)(३)<br>वैतन्यदेन्द्र 'अर्ह' २०३ एद्राग्रत)(१)<br>वैतन्यदेन्द्र 'अर्ह' २०३ एद्राग्रत)(१)<br>वैतन्यदेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मन्न जप<br>वैतन्यदेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मन्न जप<br>वैतन्यदेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मन्न जप<br>वैतन्यदेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>सत्वेग सतुलन की प्रविया ३०७ इष्टसिद्धि(१)<br>विवान प्रेक्षा ३०० इष्टसिद्धि(२)<br>विवान श्रमन का प्रयोग-(२) ३१० स्वतत्य पुष्टि<br>विवान श्रमन का प्रयोग-(३) ३१२ सकत्वयश्वित का विवास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| दीर्घश्वास       २१८       (प्रत्याहास)(१)         दीर्घश्वास(१)       २६६       प्रतिसलीनता         दीर्घश्वास(१)       ३००       (प्रत्याहास)(२)         रगीन श्वास       ३०१       प्रतिसलीनता         शरीवरेवास-(२)       ३००       प्रतिसलीनता         शरीवराक्षा       ३०२       प्रतिसलीनता         शरीवरप्रेक्षा       ३०२       प्रतिसलीनता         शरीवरप्रेक्षा       ३०२       (प्रत्याहास)(३)         शरीवर-पुष्टि       ३०३       एकाग्रता(१)         वैतन्यवेन्द्र 'अर्ह'       एठ       एकाग्रता(१)         तेन्व्यवेन्द्र प्रेक्षा(१)       ३०६       नन्मूर्ति ध्यान         यैतन्यवेन्द्र प्रेक्षा(२)       ३०६       तन्मूर्ति ध्यान         सतेन साहुलन की प्रक्रिया       ३०६       इष्टरिसिद्ध(१)         विवान रामन का प्रयोग(१) ३०६       इष्टरिसिद्ध(१)         विवान शमन का प्रयोग(१) ३०६       इष्टरिसिद्ध(३)         विवान शमन का प्रयोग(१) ३१०       स्रकत्यश्वित का विवास(१)         विवान शमन का प्रयोग(१) ३१२       स्रकत्यश्वित का विवास(१)         विवान शमन का प्रयोग(४) ३१२       स्रकत्यश्वित का विवास(१) | <b>?</b> 9= |
| दीर्घश्वास-(१) २६६ प्रतिसलीनता<br>दीर्घश्वास-(२) ३०० (प्रत्याहास)-(२)<br>स्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>शरीन्दरोक्षा ३०२ (प्रत्याहास)(३)<br>शरीर-पुष्टि ३०३ एक्साग्रता-(१)<br>वैतन्यकेन्द्र 'अर्ह' एक्साग्रता-(१)<br>वैतन्यकेन्द्र 'अर्ह' एक्साग्रता-(१)<br>का न्यास ३०४ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्म्रूर्ति ध्यान<br>स्वेग संतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्ट्रसिद्धि(१)<br>विवान येक्षा ३०० इष्ट्रसिद्धि(२)<br>विवान शमन का प्रयोग-(२) ३०१ स्वक्रत्य पुष्टि<br>विवान शमन का प्रयोग-(२) ३१२ सक्रत्वशक्ति का विकास-(१)<br>विवान शमन का प्रयोग-(४) ३१२ सक्रत्वशक्ति का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| बीर्घश्वास-(२) ३०० (प्रत्याहास)-(२)<br>स्गीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता<br>शरीस्प्रेशा ३०२ (प्रत्याहास)(३)<br>शरीस-पुष्टि ३०३ एकाग्रता-(१)<br>वैतन्यकेन्द्र 'अर्ह' एकाग्रता-(२)<br>को न्यास ३०४ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०१ संत्र ज्य<br>स्वेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्ट्रसिद्धि-(२)<br>विवास रामन का प्रयोग-(२) ३०१ इष्ट्रसिद्धि-(२)<br>विवास शमन का प्रयोग-(२) ३१० संकल्प पुष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 395         |
| <ul> <li>स्वीन श्वास ३०९ प्रतिसलीनता</li> <li>श्वीर-युक्षि ३०२ (प्रत्याहार)-(३)</li> <li>श्वीर-युष्टि ३०३ एक्सास्रता-(१)</li> <li>सैतन्यकेन्द्र 'अर्ह' एक्सास्रता-(१)</li> <li>सैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०४ मंत्र जप</li> <li>सैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान</li> <li>सवेभ सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टरसिद्धि-(१)</li> <li>विचार येक्षा ३०८ इष्टरसिद्धि-(२)</li> <li>क्विचार शमन का प्रयोग-(१) ३९० सकल्प पुष्टि</li> <li>विचार शमन का प्रयोग-(३) ३९२ सतक्रपश्चित का विकास-(१)</li> <li>विचार शमन का प्रयोग-(४) ३९२</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| शादीरपेक्षा ३०२ (प्रत्याहार)-(३)<br>शादीर-पुष्टि ३०३ एकाराता-(१)<br>वैतन्यवेन्द्र : 'अर्ह' एकाराता-(१)<br>का न्यास ३०४ मंत्र जप<br>वैतन्यवेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>संतेज सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिद्धि-(१)<br>विचार ग्रेका ३० <sub>६</sub> इष्टसिद्धि-(२)<br>विचार शमन का प्रयोग-(१) ३०६ इष्टसिद्धि-(३)<br>विचार शमन का प्रयोग-(१) ३१० स्वरूप पुष्टि<br>विचार शमन का प्रयोग-(१) ३१२ सवरूप युष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 350         |
| शारीस-पुष्टि ३०३ एक्साग्रता-(१)<br>वैतन्यकेन्द्र 'अर्ट' एक्साग्रता-(१)<br>का न्यास ३०४ मंत्र जप<br>चैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मंत्र जप<br>चैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मंत्र जप<br>वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>सर्वेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिर्सिद्ध-(१)<br>विवास प्रेक्षा ३०८ इष्टसिर्सिद्ध-(१)<br>विवास प्रेम्न का प्रयोग-(१) ३०६ इष्टसिर्सिद्ध-(१)<br>विवास शमन का प्रयोग-(१) ३१० सकल्प पुष्टि<br>विवास शमन का प्रयोग-(१) ३१२ सकल्प युष्टि का विकास-(१)<br>विवास शमन का प्रयोग-(४) ३१२ सकल्पश्चेति का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| वैतन्यतेन्द्रः 'आर्ट' एकाग्रता-(२)<br>का न्यास ३०४ मंत्र जप<br>वैतन्यवेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०४ मंत्र जप<br>वैतन्यवेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०४ मंत्र जप दिव्य अनुभूति<br>वैतन्यवेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>स्ववेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिद्धि(१)<br>विवार प्रेक्षा ३०० इष्टसिद्धि(१)<br>विवार रामन का प्रयोग-(१) ३०६ इष्टसिद्धि(२)<br>विवार शमन का प्रयोग-(२) ३१० सकल्प पुष्टि<br>विवार शमन का प्रयोग-(४) ३१२ नकल्पशक्ति का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३२९         |
| दा न्यास ३०४ मंत्र जप<br>चैतन्यदेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मंत्र जप<br>चैतन्यदेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>सरवेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिद्धि-(१)<br>विचार प्रेक्षा ३०० इष्टसिद्धि-(१)<br>विचार प्रेक्षा ३०० इष्टसिद्धि-(२)<br>विचार रामन का प्रयोग-(१) ३०६ इष्टसिद्धि-(३)<br>विचार शमन का प्रयोग-(२) ३१० सकत्पश्वित का विकास-(१)<br>विचार शमन का प्रयोग-(४) ३१२ मकत्पश्वित का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३२२         |
| यैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(१) ३०१ मन्न जप दिव्य अनुभूति<br>यैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा-(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>सरोग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टसिद्धि-(१)<br>विचान प्रेक्षा ३०० इष्टसिद्धि-(२)<br>विचान शमन का प्रयोग-(१) ३०६ इष्टसिद्धि-(२)<br>विचान शमन का प्रयोग-(२) ३१० सकल्प युष्टि<br>विचान शमन का प्रयोग-(३) ३११ सकल्पश्वित का विकास-(१)<br>विचान शमन का प्रयोग-(४) ३१२ सकल्पश्वित का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३२३         |
| वैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा(२) ३०६ तन्मूर्ति ध्यान<br>सरवेग सतुलन की प्रक्रिया ३०७ इष्टरिसद्धि(१)<br>विवान प्रेक्षा ३०० इष्टरिसद्धि(१)<br>विवान रामन का प्रयोग(१) ३०६ इष्टरिसद्धि(२)<br>विवान रामन का प्रयोग(२) ३१० सकल्प पुष्टि<br>विवान रामन का प्रयोग(२) ३११ सकल्पशक्ति का विकास(१)<br>विवान शमन का प्रयोग(४) ३१२ सकल्पशक्ति का विकास(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <u></u> 358 |
| सतेम सतुलन की प्रकिया ३०७ इन्टरिसद्धि(१)<br>विचार ग्रेशा ३०८ इन्टरिसद्धि(१)<br>विचार ग्रेशा ३०८ इन्टरिसद्धि(२)<br>विचार शमन का प्रयोग(१) ३०१ इन्टरिसद्धि(३)<br>विचार शमन का प्रयोग(२) ३१० सकल्प पुष्टि<br>विचार शमन का प्रयोग(३) ३११ सकल्पशकित का विकास(१)<br>विचार शमन का प्रयोग(४) ३१२ नकल्पशकित का विकास(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ₹?¥         |
| विचार ग्रेशा ३०८ इष्टरिसद्भि-(२)<br>विचार शमन दा प्रयोग-(१) ३०६ इष्टरिसद्भि-(२)<br>विचार शमन दा प्रयोग-(२) ३१० स्वतत्प पुष्टि<br>विचार शमन दा प्रयोग-(३) ३११ सवत्पश्वित दा विदास-(१)<br>विचार शमन दा प्रयोग-(४) ३१२ सवत्पश्वित दा विदास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३२६         |
| विचार शमन का प्रयोग-(१) ३०१ इष्टरिसद्धि-(३)<br>विचार शमन का प्रयोग-(२) ३१० सकल्प पुष्टि<br>विचार शमन का प्रयोग-(३) ३११ सकल्पशकित का विकास-(१)<br>विचार शमन का प्रयोग-(४) ३१२ सकल्पशकित का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३२७         |
| विद्यान शमन का प्रयोग-(२) ३१० स्वकट्य युष्टि<br>विद्यान शमन का प्रयोग-(२) ३११ सकत्यशक्ति का विकास-(१)<br>विद्यान शमन का प्रयोग-(४) ३१२ सकत्यशक्ति का विकास-(२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३२∈         |
| विचार शमन का प्रयोग-(३) ३११ - सकल्पशक्ति का विकास-(१)<br>विचार शमन का प्रयोग-(४) ३१२ - सकल्पशक्ति का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 35£         |
| विचान शमन का प्रयोग-(४) ३१२ नवत्वशक्ति का विकास-(१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ₹₹o         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٩٤٤         |
| निर्विचार ध्यान ३९३ संकल्प शक्ति का प्रशिक्षण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ३३२         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 333         |
| (भीतर दी ओर)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -           |



इच्छा शक्ति का विकास 338 аस्रचर्थ−(१) 338 ब्रह्मचर्य-(२) 335 **ब्रह्मचर्य**−(३) 330 ब्रह्मचर्य-(४) 33E রমের্ঘর্ব–(१) 355 হন্টিরব-বিত্রব-(१) 380 इन्द्रिय-विजय–(२) 389 ਕਾਬਸ 385 क्रोध नियन्त्रण-(१) 383 क्रोध नियन्त्रण-(२) 388 अभय का विकास 388 अहिसा आदि या अभ्यास 388 প্ৰস্থৱস্থাৰ প্ৰাইন নমায়ন 386 अमृत प्लावन ₹8£ व्याधि चिकित्सा-(१) 388 व्यायि चिकिटसा–(२) 340 स्वास्थ्य 329 पीडा-शमन-(१) 383 पीडा-शमन-(२) 383 নির্রা 328 सम्यक् निद्रा 388 अनिद्रा 3¥£

मातुदा-न्यास-(१)

मातुका - ब्यास-(२)

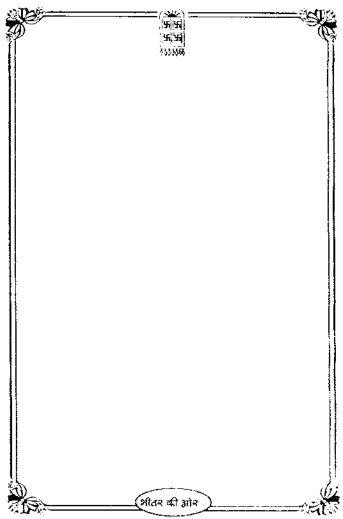
| 666                         |        | 1 |
|-----------------------------|--------|---|
| मातृद्धा-ब्यास(३)           | 325    | ł |
| प्राणशकित                   | 340    | I |
| নঁজন্য থার্বিন              | ३६१    | Į |
| तैजन्म चद                   | ३६२    | ł |
| नाड़ी शोधन                  | ३६३    | 1 |
| कोशिका यरिवर्तन             | ३६४    |   |
| विद्युत प्रवाह मस्तिष्वः मे | ३६४    |   |
| মুন্দ মর্মেস্য              | ३६६    |   |
| शील पुरुष ः पचाङ्ग ध्यान    | ३६७    |   |
| वातानुदूलन दा अनुभव         |        |   |
| नियन्त्रण शक्ति             | ३६६    |   |
| वर्षतिप                     | ३७०    |   |
| व्यसन मुक्ति                | ३७१    |   |
| नई आदत का निर्माण           | ३७२    |   |
| आदत परिवर्तन                | ३७३    |   |
| द्सचे की आदत वदलना          | 398    |   |
| परिवर्तन                    | зюқ    | ļ |
| वृत्ति परिवर्तन             | 305    |   |
| क्स्मृति-विकास              | શ્વર્ણ | ļ |
| ध्वनि चिकित्सा              | ३७⊭    | ł |
| रुवर चंद्र                  | રૂજદ   |   |
| <b>मै</b> त्री              | ≷द०    | Ì |
| जागृति                      | ₹≈१    |   |
| अज्ञात को ज्ञात करना        | ३∝२    |   |
| বনিশ্লিষ্ঠ                  | ३=३    | ļ |
| की ओर                       |        | Ĵ |
|                             |        |   |

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

३ৼ७

₹१्द भीतर





#### शताब्दी अध्यात्म की

इवकीसवीं शताब्दी अध्यात्म की शताब्दी होगी—-यह स्वर यन्न तन्न सुनाई दे रहा है।

आर्थिक विकास, पढार्थ विकास और यान्त्रिक विकास की ढौड़ में अध्यात्म की गति कितनी होगी? कैसे होगी? इस प्रश्न का उत्तर देना सहज सरल नहीं है।

विश्व-मानव इन्द्रिय चेतना के स्तर पर जी रहा है। उसका आकर्षण अर्थ, पढार्थ और वन्त्र के प्रति अधिक है।

इन्द्रियातीत चेतना के जागभण के बिना अध्यात्म के प्रति आकर्षण कैसे होगा ?

> <u>०१ जनवर्य</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतर की ओर



### नवीनता की सार्थकता

नई सदी का प्रवेश नए संकल्पों के साथ हो, तभी इस 'नया' शब्द की सार्थकता हो सकती है।

 भैं संयमप्रधान जीवनशैली का विकास करूंगा।

२. में समताप्रधान जीवनशैली का विकास करूंगा।

 भैं संदाचारप्रधान जीवनशैली का विकास करूगा।

ये तीन संकल्प नई शताब्दी अथवा नई सहन्याब्दी में विद्यमान इस 'नया' शब्द को सार्थकता दे सकते हैं।

> ०२ जनवसी २०००

#### नया प्रकथान

नई दिशा की खोज जरूनी है। अर्थ और पढार्थ की दिशा में चलने वाले मनुष्य ने आसवित का जाल बुना है। मकडी अपने ही जाल में फेस नई है।

नई दिशा है चैतन्य की दिशा। उस दिशा में चलने वाला मनुष्य सहज ही अनासवित का वरूण कर लेता है।

जीवन-यात्रा में पढार्थ को छोड़ा नहीं जा सकता। जिसे छोड़ा जा सकता है, वह है आसवित। उससे मुक्ति पाने के लिए जरूबी है नया प्रस्थान, आत्मानुभूति की दिशा में चरणविन्यास।

> ०३ जनवनी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की भोन

#### जीवन के प्रश्नन

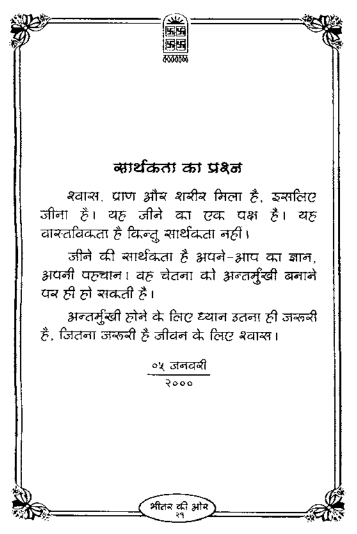
सब लोग जीते हैं पर इन प्रश्नो पर बहुत कम लोग विचार करते हैं—-ययों जीना है ? कैसे जीना है ? वया इन प्रश्नों का विमर्श किए बिना अच्छा जीवन जीया जा सकता है ? यदि जीया जा सकता है तो चिन्तन करने की आवश्यकता नहीं है। चिन्तन की अपेक्षा अचिन्तन की आवश्यकता अधिक है।

थदि इन प्रश्नो पर विचार किए बिना अच्छा जीवन जीया जा सके तो उन पर चिन्तन करना जरूरी है।

> ०४ जनवरी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर

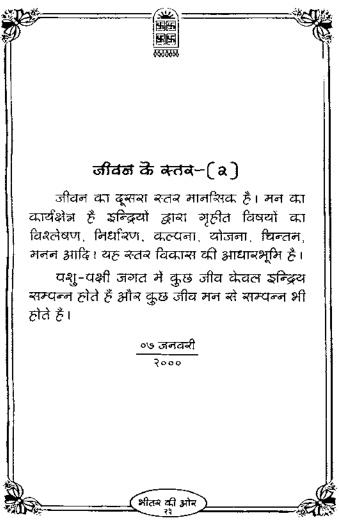




# जीवज के क्तब-(१)

जीवन अनेक स्तरो पर जीया जाता है। उनमें पहला स्तर शारीरिक है। उस स्तर पर जीवन की अभिव्यक्ति इन्द्रियों के माध्यम से होती है। बाख़ जगत से सम्पर्क स्थापित करने का माध्यम है इन्द्रियां। इनमें को इन्द्रियां प्रमुख है चक्षु और शोन। रूप और शब्द बाख़ जगत के प्रमुख अज्ञ हैं। चक्षु और शोम के द्वारा उनरो हमारा सम्पर्क स्थापित होता है। व्यक्ति अपनी वैयक्तिकता में रहता है. फिर शब्द और रूप के माध्यम से सामुदायिकता से जुड़ जाता है।

> ०६ जनवर्त्ती २०००



# जीवन के क्तब-(३)

5.5

जीवन का तीसस रुतर शक्ति की संरुति का स्तर है। इस स्तर पर मनुष्य के आचार, व्यवहार आदि का निर्धारण होता है।

ङस स्तन को मर्म, चक्र आदि शब्दों द्वाना प्रतियादित किया गया है। प्रेक्षाध्यान के अनुसान यह चैतन्य केन्द्रों का स्तन है।

शनीन के जिन्स भाग में आत्मा के प्रदेश प्रचुन पनिमाण में एकजित हो जाते हैं, उसका नाम है मर्म। इन्हीं के आधान पन मनुष्य अपने कार्यकलाप में ऊर्जी प्राप्त करता है।

> ०<sub>द</sub> जनवर्श २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन

#### सूक्ष्म जमत के नियम

सूक्ष्म नियमों को जानने के लिए रुमारे पास तीन साधन हैं—

१. इन्द्रियों की पटुता का विकास

२. अतीन्द्रिय चेतना का विकास

३. सूक्ष्मदर्शी और दूरदर्शी यन्त्रों का विकास ।

प्रथम को आन्तनिक साधन हैं। तीसना बाहनी साधन है।

विज्ञान जगत सूक्ष्मदर्शी यन्त्रों का विकास कन रहा है। इन्द्रिय पाटव और अतीन्द्रिय चेतना के विकास की साधना नहीं चल रही है। क्या यह चिता का विषय नहीं है?

> ०१ जनवन्ती २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन

# क्थूल को बाूक्षम की ओव-(१)

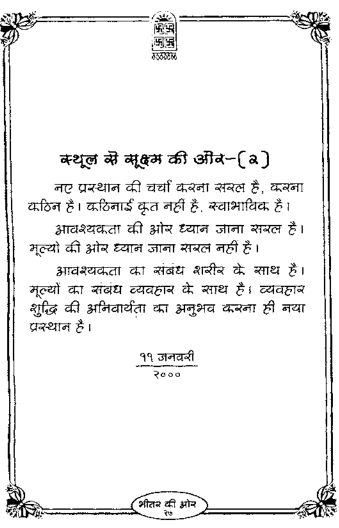
**55 55** 

स्थूल से सूक्ष्म की ओब—यह ध्यान का आदि सूत्र है। कोई सीधा सूक्ष्म का आलम्बन ले. वह सप्पल नहीं हो सकता। प्रावम्भ स्थूल से करना होता है। अभ्यास करते-करते साधक सूक्ष्म तक पहुंच जाता है। सूक्ष्म का दर्शन होने पर स्थूल दर्शन की चेतना शून्य हो जाती है।

स्थूल जगत बहुत छोटा है। सूक्ष्म जगत बहुत विशाल है। जैसे-जैसे सूक्ष्म दर्शन की चेतना विकसित होती है, वैसे-वैसे नए विश्व का साक्षात्कार होने लग जाता है।

> <u> १० जनवर्वी</u> २०००





#### क्थूल की समक्या

हमारा बाह्य जगत से सम्पर्क इन्द्रियों के माध्यम से है। बाह्य जगत में स्थूल और सूक्ष्म दोनों तत्त्व हैं। इन्द्रियां स्थूल को जान सकती हैं सूक्ष्म को नहीं। इसलिए एक साधारण मनुष्य स्थूल जगत से और उसके नियमों से परिचित है। सूक्ष्म जगत उसके लिए अज्ञात है। समग्र दर्शन और समग्र चिन्तन के सामने यह एक बहुत बड़ी समस्था है। खोजना है इसका समाधान।

> १२ जनवर्श २०००

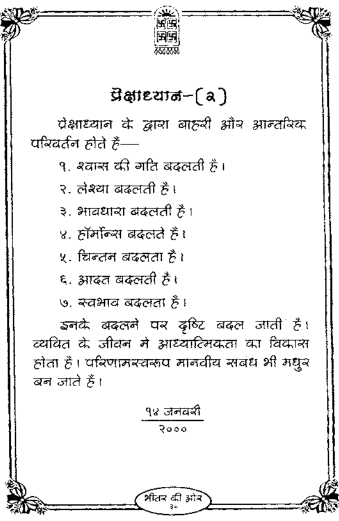


# प्रेक्षाध्यान-(२)

प्रेक्षाध्यान पद्धति केवल दर्शन और केवल ज्ञान की पद्धति है, समाधि या सामायिक की पद्धति है। केवलदर्शन और केवलज्ञान तक पहुंचने के लिए चित्तशुद्धि आवश्यक है। चित्तशुद्धि के लिए प्रेक्षाध्यान के विविध प्रयोगों का आलम्बन लिया जा सकता है—

- ९. दीर्घश्वान्स प्रेक्षा
- २. समवृत्तिश्वास प्रेक्षा
- ३. शनीन प्रेक्षा
- ४. चैतन्य केन्द्र प्रेक्षा
- ५. लेश्याध्यान
- ६. अनुप्रेक्षा
- ७. विचारप्रेक्षा





Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



#### प्रेक्षाध्यान का ध्यय

ध्यान व्ययने वाले व्यवित को ध्येय का निश्चय करना जकरी है। ध्यान का मुख्य ध्येय है आध्यातिमक विकास ।

आध्यात्मिक विकास की अनेक रेखाएँ हो <u> सकती हैं—</u>

9. मन को निर्मल क्वना

२. सुप्त चेतना और शक्ति को जागृत करना

३. वर्तमान में २हने का अभ्यास करना

४ मस्तितव्य की तरंगो पर नियन्त्रण

४. रुवतः चालित नाङी-संस्थान पत्र नियन्त्रज

६ विपाक या अन्तः सावी रूसायनों ਹਡ নিধন্প্রতা

७. प्राणशकित का विकास, प्राण का ऐच्छिक ਧੇਬਯ ।

> ११ जनवर्श 2000

পীৱৰ ব্বী মান

# प्रेक्षाध्यान की तीन भूमिकाएं-(१)

प्रेक्षा की प्रथम भूमिका में शरीर प्रेक्षा की जाती है। यह ध्यान की पहली कक्षा है, जिसे धारणा कहा जा सकता है।

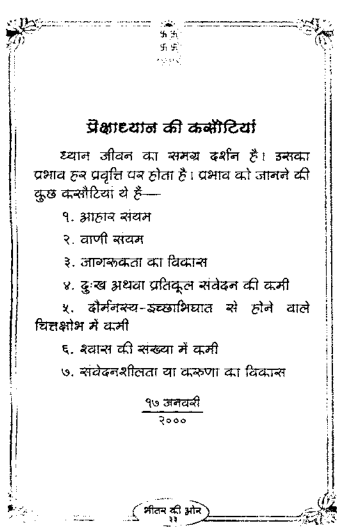
दूसरी भूमिका मे प्रत्येक अवयव की प्रेक्षा दीर्घकाल तक की जाती है। यह ध्यान की क्सरी कक्षा है।

तीसवी भूमिका में प्रत्येक अवयव की प्रेक्षा क्वीर्घतन काल तक की जाती है । यह गहन ध्यान की तीसची कक्षा है ।

इस अभ्यास-कम से एकाग्रता को सघन किया जा सकता है और निर्विचार अवस्था तक पहुंचा जा सकता है।

> <u>१६ जनवरी</u> २०००

المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى معنى المعنى معنى المعنى معنى المعنى المعنى المعنى معنى المعنى معنى م معنى المعنى الم



# प्रेक्षा और कर्म सिद्धान्त

15 S

कर्म की को अवस्थाएं होती हैं— बंध और उदय। उदय के क्षण में कर्म का फल मिलता है। उदय की को अवस्थाएं हैं—

१. विपाक उदय

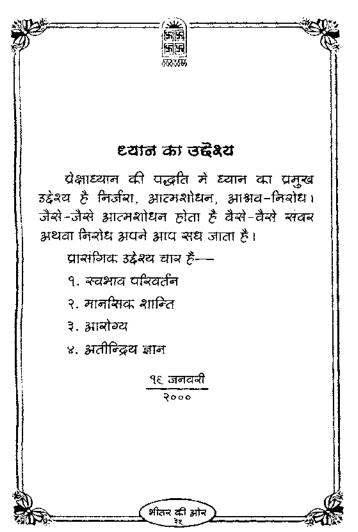
२. प्रदेश उदय

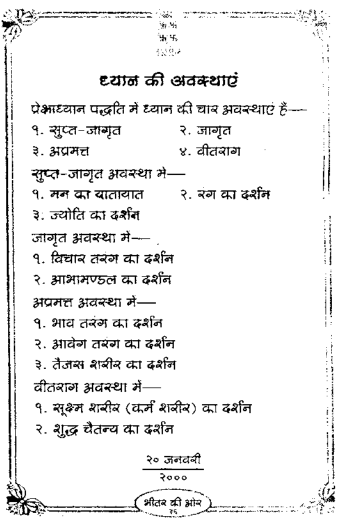
विपाकोदय के क्षण में कर्म-फल का स्पष्ट अनुभव होता है।

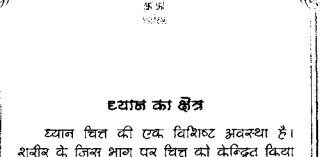
प्रदेशोदय के क्षण में कर्म-फल का अनुभव नहीं होता है।

ध्यान, जय और प्रयोगों द्वारा विपाकोक्य को प्रदेशोक्य में बढला जा सफता है।

> १⊏ जनवर्यी २०००







श्रांबांब के जिस भाग पत्र चित्त की कॉन्द्रत किया जाता है, वही ध्यान हो जाता है। ध्यान का क्षेत्र पूर्वा श्राचीव है।

ध्यान एक प्रकार की बिजली है। ध्यान ऊपर जाता है, प्राण ऊपर चला जाता है। ध्यान नीचे जाता है, प्राण नीचे चला जाता है। जहां ध्यान वहां प्राण। ध्यान के साथ मन और मन के साथ पूर्ण इन्द्रिय-शक्तियां वहां चली जाती हैं जहां ध्यान ठहरता है।

| २९   | जनयनी |
|------|-------|
| २००० |       |

श्रीतर की भोग

### ध्यान की दिशा

प्राचीन आचार्यों ने जैसे घ्यान की मुद्रा पर विचार किया वैसे ही दिशा पर श्री विचार किया। पद्मासन, पर्यद्वासन, न्युखासन, वजासन आदि ध्यान के लिए उपयुक्त आसन हैं।

ध्यान के समय दृष्टि को नासाग्र पर टिकाना. श्वास-निःश्वास को मंद्र करना—ये सब ध्यान की मुद्रा के अङ्ग हैं।

ध्याता का मुंह पूर्व दिशा और उत्तर दिशा की ओर होना चाहिए। इन दिशाओं की अभिमुखता ध्यान की सिद्धि में बहूत सहायक बनती है।

> २२ जनवसी २०००



### ध्यान की तीन शक्तियां

56.56 56.56 688488

 कल्पनाशवित—पहले स्पष्ट मानसिक चित्र खींचो। कल्पना सामग्री–संचय कर्वती है।

२. इच्छा शवित—भावों की प्रबलता। भावों को ऑटोसजेशन द्वारा इच्छाशवित में बढला जा सकता है। सजेशन द्वारा भाव में उत्तेजना आती है। वही इच्छाशवित है, दृढ़ निश्चय है।

३. एकाग्रता की शवित—मन की शवित को एक ही दिशा में बहने दो। मन विषयान्तनित न हो। वह घ्येय की आकृति पन ही केन्द्रित नहे। मन में उत्पन्न विकल्पों का उत्तन मत दो। उन्हें द्रष्टाभाव से देखो।

> २३ जनवनी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतन की ओन

## ध्यान-वक्तु-(१)

5.5

ध्यान का प्रयोग प्रकृति-विश्लेषण के आधान पन किया जाता है तो अधिक उपयोगी होता है।

एक व्यक्ति रागात्मक प्रकृति का है, उसके लिए अशौच अनुप्रेक्षा का प्रयोग, अममोज्ञ वस्तु का ध्यान उपयोगी होता है।

द्वेषात्मक प्रकृतिवाले के लिए मनोज्ञ वस्तु का ध्यान उपयोगी होता है।

बागात्मक प्रकृतिवाले व्यक्ति के लिए नीले बंग का ध्यान हितकर है। द्वेषात्मक प्रकृति वाले के लिए हबे बंग का ध्यान उपयोगी है।

> २४ जनवर्श २०००

भीतन की आन

語 56 (第55 (2112)

### ष्टयान-वक्तु-(a)

ध्यान की तीन मुद्राएं हो सकती है— 9. खडे वहकर किया जाने वाला ध्यान २. बैठकर किया जाने वाला ध्यान ३. लेटकर किया जाने वाला ध्यान

ध्यान की इन मुद्राओं का प्रयोग प्रकृति-विश्लेषण के आधार पर किया जाना चाहिए। रागात्मक प्रकृतिवाले व्यक्ति के लिए खड़े-खड़े ध्यान करना उपयोगी है। उसके लिए गमनयोग, चलना हितकर है। अधिक बैठना हितकर नहीं है।

द्वेषात्मक प्रकृतिवाले व्यवित के लिए बैठकर ध्यान करना अधिक उपयोगी है।

लेटकर ध्यान करना दोनों प्रकृतिवालों के लिए उपयोगी है।

ध्यान की सफलता प्रकृति-विश्लेषण के आधार पर किये जाने वाले निर्णय पर बहुत अधिक निर्भर है।

> २५ जनवर्ष २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

ं श्रीतर की ओर

#### हयान के साधन

ाम् स्टब्स्

ध्यान की सफलता के लिए तक्थोंपयुक्त. तबर्पितकरण और तद्शावनाभावित इन तीन शब्दों पर विमर्श करना जरूत्री है।

९. ध्येय के अर्थ की जितनी स्वष्टता होगी.
 उतना ही ध्यान सफल होगा।

२. ध्यान के समय मन, वचन और शरीर का ध्येय के प्रति जितना समर्पण होगा, उतनी ही ध्यान में सफलता मिलेगी।

३. ध्येय की आवना से आत्मा को जितना भावित करेगा उतना ही ध्यान सरुज सिद्ध होगा।

> २६ जनवर्री २०००



#### हयान और कल्पना

(56)55

निर्विकल्प ध्यान ध्यान की उत्कृष्ट अवस्था है। विकल्प को कम करना भी ध्यान-सिद्धि के लिए इष्ट है।

अंतिम नियम को प्रावम्भ में लागू नहीं किया जा सकता। ध्यान का अभ्यास करते-करते विकल्प की न्यूनता हो सकती है, निर्धिकल्प ध्यान हो सकता है किन्तु ध्यान के प्रथम चरुण में कल्पना भी आवश्यक है।

कल्पना ध्यान को आगे बढ़ाती है। मन से कल्पना कर्म और उस पर ध्यान टिकाएं। इसमें रंग, उपवन, पेइ, समुद्र, बाढल, आकाश आदि की कल्पनाएं बहूत उपयोगी होती हैं।

> २७ जनवन्ती २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतन की ओन

### ध्यान के पविणाम-(१)

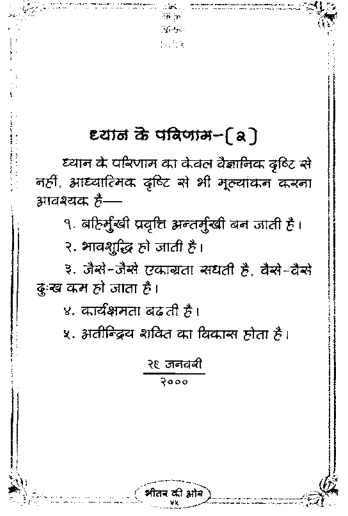
ध्यान का प्रारम्भ करने के कुछ मिनिट पश्चात् पूरे शरीर में जैविक प्रक्रिया बंद हो जाती है। कुछ घण्टों की गहनी नींद के बाद जो स्थिति बनती है, वह ध्यान काल में कुछ मिनिटों में ही बन जाती है। ऑक्सीजन की खपत भी कम हो जाती है।

ध्यान काल में त्वचा की अवसोध क्षमता नींब की अपेक्षा अधिक बढ़ जाती है। उस स्थिति में विद्युत तर्स्ने शसीब के भीतर प्रवेश नहीं कर पाती। ध्यान के क्षणों में श्वास की गति, मस्तिष्क की विद्युत तर्स्नों तथा सोग प्रतिसोधक शक्ति में परिवर्तन होता है।

> २८ जनवनी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर





#### ध्यानसाधक की कसोटियां

ध्यान करने वाले व्यक्ति को पर्नीक्षण करते रहना चाहिए। पत्रीक्षण के लिए कुछ कर्नाटिवां निर्धार्थित की गई हँ—

۹. एकाग्रता का विकास रूआ या नहीं ? वदि रुआ है तो किस स्तर तक, कितने क्षणों तक ?

२. चित्त जागरूक बना या नहीं ? यदि बना तो कितने क्षणों तक वह जागरूक है ?

३. कषाय उपशान्त हो वहा है या नहीं ?

४. स्वभाव में कोई परिवर्तन हो रहा है या नहीं ?

५. क्षमता या संतुलन का विकास हो रहा है या नहीं ?

६. दृष्टिकोण, चिन्तन और व्यवहार में कोई परिवर्तन हो रहा है या नहीं ?

७. कोई सूक्ष्म अनुभव हो रहा है या नहीं ?

ध्यान के साथ पर्वीक्षण होता रहे तो आगे बढ़ने की सुविधा हो सकती है।

> ३० जनवर्वी २०००

भीतन की ओन

### सूक्ष्म हयान-(१)

1961 996 AZ AZ UK

हमाबी चेतना के असंख्य स्थान है। एक क्षण में हम एक पर्याय को जहुए करते हैं, दूसरे क्षण में दूसरे पर्याय को। ज्ञेय के नए-नए पर्याय और ज्ञान के भी नए-नए पर्याय। पहली बार हमने शक्ति केन्द्र पर ध्यान का प्रयोग किया तब एक पर्याय का अनुभव हुआ। दूसरी बार उसी केन्द्र पर ध्यान का प्रयोग करेंगे तब नए पर्याय का जरूप होगा। पूर्ववर्ती पर्याय और उत्तरवर्ती पर्याय के अंतर को समझना सूक्ष्म ध्यान का प्रयोग है।

> ३१ जनवर्श २०००

शीतन दी ओन

### बाूक्म ध्यान-(a)

4.5

शनीर के जिस भाग में ध्यान केन्द्रित होता है उस भाग में प्राण का प्रवाह अधिक हो जाता है, स्पन्दन भी बढ़ जाते हैं। उन स्पन्दनों का अनुभव करना स्थूल से सूक्ष्म की ओर जाना है।

पदस्थ घ्यान में घ्वनि प्रकम्पनों का अनुभव करना भी आवश्यक है। उसके लिए आवश्यक है वर्णों के उच्चारूण और स्थान का बोध।

उच्चारण, रखान का बोध केवल शब्द शास्त्र का विषय नहीं है, वह मंत्र शास्त्र व ध्यान शास्त्र का भी विषय है।

> ०१ पालवनी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की आंश 👌



#### उपसम्पदा

भारतीय चितन में दीक्षा का बहुत महत्त्व है। संकल्पसिद्धि और सफलता का अमोध उपाय है। दीक्षा के साथ संकल्प की चेतना जुड़ी हुई है। प्रेक्षाध्यान का अभ्यास करने वाला व्यक्ति प्रारम्भ में उपसंपदा—प्रेक्षाध्यानं की दीक्षा स्वीकान करता है।

उपसम्पदा के पांच संकल्प हैं अथवा अभ्यास के लिए पांच वत हैं—

९. भावकिया

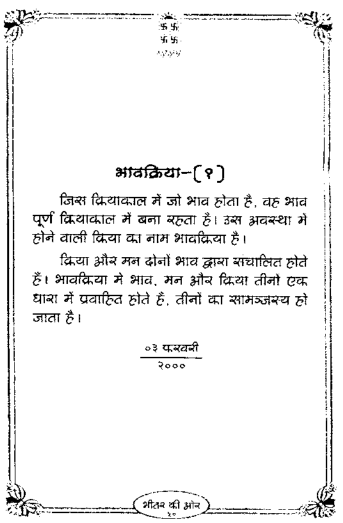
- २. प्रतिक्रिया विरुति
- ३. मैन्नी

४. मिताहार

২. সিনসাৰত

एकाग्रता और निर्विचार होने की साधना पृष्ठभूमि के बिना सफल नहीं हो सकती। उपसम्पदा उसकी पृष्ठभूमि है।





### भावक्रिया-(२)

55 (55) W 200

द्रिया का क्षण वर्तमान का क्षण है। क्रिया अतीत में नहीं होती, केवल वर्तमान में ही होती है।

भावदिया का एक अर्थ है वर्तमान में सहना। वर्तमान में सहने का अर्थ है किया के साथ भावधास और मन का संयोजन बनाए रखना।

यदि कियाकाल में भावकिया के अनुकाय न वहे और मन अन्यन चवकव लगाता बहे, इस विथति में किया, भाव और मन का वियोजन होता है, तनाव को पैदा होने का अवसब मिल जाता है।

> ०४ फरवर्त्री २०००

शीतन की आन

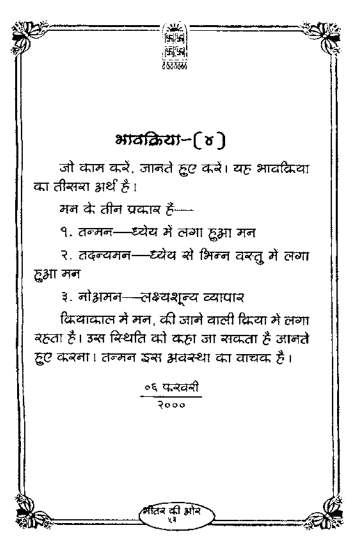


# भावक्रिया-(३)

कोई आढमी किसी कार्य को प्रायम्भ करता है, उसे आदि से अन्त तक उस कार्य की स्मृति नहीं रुहती। इस विस्मृति का नाम है प्रमाद। जागरूकता का अर्थ है सतत स्मृति अथवा अप्रमाद।

भावदिया का दूसरा अर्थ है सतत स्मृति अथवा जागरूकता। कल्पना करें—किसी व्यक्ति ने आधा घण्टा के लिए जप का प्रयोग शुरू किया। उस आधा घण्टा में निर्धानित जप चले, दूसरा कोई विकल्प न आए, यह बहुत कम संभव है। जिस व्यक्ति ने भावकिया का अभ्यास नहीं किया है उसके लिए वह संभव नहीं है। यह किसी अतिशयोक्ति के बिना कहा जा सकता है।

०१ पारवरी



भावक्रिया-(५)

196-96 196-96 407-000

भाववित्या ध्यान का साधन भी है और स्वय ध्यान भी है।

वह जीवन की सफलता है और स्वयं की सफलता है। ध्यान का प्रयोग कालबद्ध है। कोई भी व्यक्ति २४ घण्टे ध्यान नहीं कर सकता। भावकिया का प्रयोग काल से प्रतिबद्ध नहीं है। वह बीर्घकाल तक किया जा सकता है। २४ घण्टे भी किया जा सकता है। चलते-फिरते, उठते-बैठते, खाते-पीते हर किया के साथ प्रयोग हो सकता है। जरूनी है अभ्यास और संकल्प। उसके बिना वह संभव नहीं।

> ०७ प्रत्यवरी २०००

भीतन की आने



### प्रतिक्रिया विवति

प्रतिक्रिया का पश्णिम उसकी तबतमता के आधाब पब होता है। मंद्र प्रतिक्रिया का पश्णिम मंद्र औब तीव प्रतिक्रिया का पश्णिम तीव होता है। उसे पत्थब की बेखा, मिट्टी की बेखा, बालू की बेखा औब पानी की बेखा के उदाहबण से समझा जा सकता है।

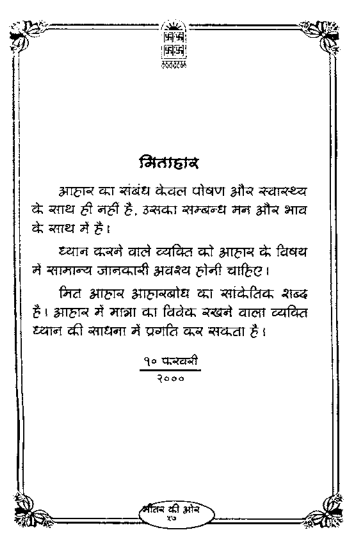
प्रतिक्रिया के पश्णिम को ध्यान में रखकर ध्यान करने वाले व्यक्ति को उससे बचने का अभ्यास करना चाहिए।

> ॰= प्रत्यवरी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतर की ओर







### मितभाषण

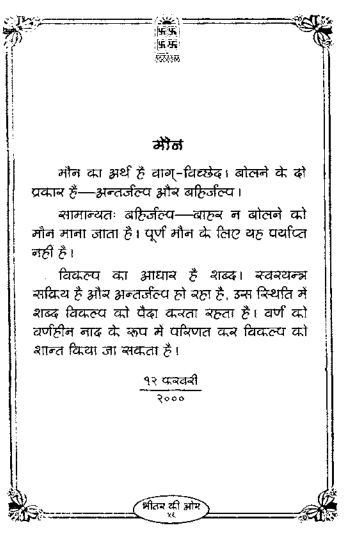
वाणी हमारे विकास का माध्यम है। साधना की दृष्टि से विचार करें तो वह चंचलता बढाने वाली है। जो अचंचल होने की साधना करना चाहता है उसके लिए वाणी की चंचलता को कम करना जरूरी है।

मनुष्य के बहुत सारे प्रयोजन वाणी से जुड़े हुए हैं। वह सदा सर्वदा मौन रहे यह संभव नहीं है। फिर भी यथावकाश यथोचित वाणी का संयम करे, यह आवश्यक है। मितभाषण उसी का प्रयोग है।

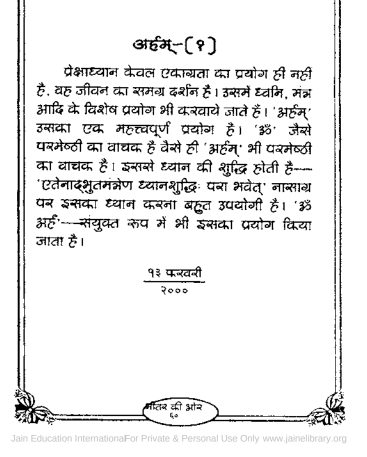
> ११ फरवर्म २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की आने



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



5.4



# अर्हम्~(a)

अर्ह प्रेक्षाध्यान का प्रमुख जप मंत्र अथवा प्रतीक मंत्र है। इसमें प्रथम अक्षर है अवार। कण्ठ इसका उच्चारण स्थान है। 'अ' के उच्चारण के समय कण्ठ में प्रकम्पनों का अनुभव किया जा सकता है।

'ब' का उच्चारुण स्थान मुर्घा है। वहां सकास के प्रकम्पनों का अनुभव किया जा सकता है।

'रु' को उच्चानण स्थान कण्ठ है। उसके प्रकम्धन कण्ठ में होते है।

ध्यान करने वाला सूक्ष्मता के साथ 'अर्ह' का अनुभव करे तो कण्ठ और मूर्या इन ढोनों स्थानों को सकिय किया जा सकता है।

> <u>१४ क्रवर्वरी</u> २०००

शीतर दी ओन



अर्हम्~(३)

वर्ण की दृष्टि से समीक्षा करें—--

प्रथम अक्षर 'अ' है। इसका उच्चारण स्थान कण्ठ है। अभय का विकास करने के लिए इसका ध्यान बहूत उपयोगी है।

दूसना अक्षन 'न' है। इन्सका आश्रय न्थान मूर्धा है। तैजस विकास के लिए इसका ध्यान बहुत उपयोगी है।

तीसना अक्षन 'ह' है। इसका भी विशुद्धि केन्द्र से संबंध है। यह महाप्राण वर्ण है। वृत्ति पनिष्कान करने के लिए इसका ध्यान बहुत उपयोगी है।

'अर्ट' बिन्दु से संयुक्त है इसका संबंध नासिका और मस्तक दोनों से है। मस्तिष्कीय विकास करने के लिए इसका ध्यान बहुत उपयोगी है।

> १५ फरवर्बी २०००

## अर्हम्~(४)

'अर्टन्' इस मंत्र के जय में 'ह' का स्थान बहुत महत्त्वपूर्ण है। यांच तत्त्वों में अंतिम तत्त्व है आकाश। उसका बीजमंत्र है 'ह'। योग विद्या के अनुसाव अन्थ वर्ण शर्सीय के नियत भाग को प्रभावित करते हैं। 'ह' का उच्चावण पूरे शरीर को प्रभावित करते हैं। आकाश तत्त्व का स्थान कण्ठ है। वही चयापचय (Matabolism) की किया का स्थान है। जैसे चयापचय की किया का पूरे शरीय सो संबंध है वैसे ही हकाय के उच्चावण का पूरे शवीर से संबंध है।

> <u>९६ प्रज्वती</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

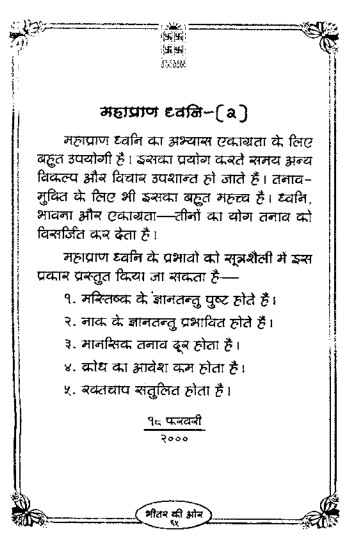
श्रीतन की ओन

# महाप्राज हवति-(१)

ज्ञान तन्तुओं को सकिय करने के लिए महाप्राण ध्वनि का प्रयोग बहुत महत्त्वपूर्ण है। नाक और मस्तिष्क के तंतुओं का परस्पर गहरा सम्बन्ध है। गध की पहचान करने वाला मस्तिष्क का भाग बहुत पुराना है। इसे शारीस्शास्त्र की भाषा में धाण मस्तिष्क (राइनेन्केकॉलन) कहा जाता है। इसमें भय, कोध, आक्रमण और कामेच्छा के केन्द्र अवस्थित है।

महाप्राण ध्वनि के द्वारा घाण मस्तिष्क की प्रवृत्तियों पर नियंत्रण स्थापित किया जा सकता है।

> <u> १७ पाववनी</u> २०००



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

### चतुबङ्ग कायोत्सर्भ

55

कायोत्सर्भ का शाब्दिक अर्थ है काया का उत्सर्ग करना। बोलना, सोचना ये सब शर्माव से जुड़ हुए हैं। इस्सलिए कायोत्सर्ग वाचिक और मानसिक भी होता है। इस आधार पर चतुरङ्ग कायोत्सर्ग की व्यवस्था की गई है—-

शात्रीनिक—शिथिलीकवण।

२. वाचिक—स्वरयन्त्र का शिथिलीकरण, कण्ठ का कार्योत्सर्गा

३. मानसिक—विचान्रप्रेक्षा।

४. भावात्मवः— ममत्वविश्वर्जन 'मैं श्ववीब नहीं हूं' इस भेदविज्ञान का अभ्यास ।

> <u>१९ प्रवयती</u> २०००

المعرفة عام المعامة الم معامة المعامة الم معامة المعامة الم

### कायोत्मर्भ की पांच भूमिकाएं

कार्योत्सर्ग के लिए कीर्घकालीन अभ्यास जरूरी है। अभ्यास की कालावधि के आधार पर कार्योत्सर्ग की पांच भूमिकाएं बनती हैं—-

१. सुझाव—(Auto-suggestion) पूर्ण एकाग्रता के साथ सुझाव देना ।

 य्राणशक्ति के प्रकम्पर्नों का अनुभव और प्राणशक्ति के प्रवाह का अनुभव।

३. शनीन और प्राणप्रवाह के भेढ का अनुभव। तैजन्स शनीन या प्राणविद्युत का अनुभव।

४. कर्म शरीर के प्रकम्पनों का अनुभव।

५. शुद्ध चैतन्य का अनुभव।

२० प्रस्वर्वी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतर की आर



कायोत्सर्ज- (१)

कायोत्सर्ग का प्रयोग खड़े-खड़े. बैठे-बैठे और लेटे-लेटे—तीनों अवस्थाओं में किया जाता है। शयन अवस्था में किया जाने वाला कायोत्सर्ग को प्रकार का होता है—-

९. उत्तानशयन

२. पार्श्ववंशयन

पार्श्ववंशयन कार्यात्सर्ग दो प्रकार से किया जाता है—–

 बाई करवट से लेटकर किया जाने वाला कार्यात्सर्ग

२. ढाई करवट से लेटकर किया जाने वाला कायोत्सर्ग।

उच्च नवतचाप की निश्वति में ढाएं पार्श्ववीयन की मुद्रा में कायोत्सर्ग करना चाहिए।

निम्न ववतचाप की स्थिति में बाएं पार्श्ववंशयन की मुद्रा में काथोत्सर्ग करना चाहिए ।



# कायोत्सर्ग-(a)

**所**死; 777,777

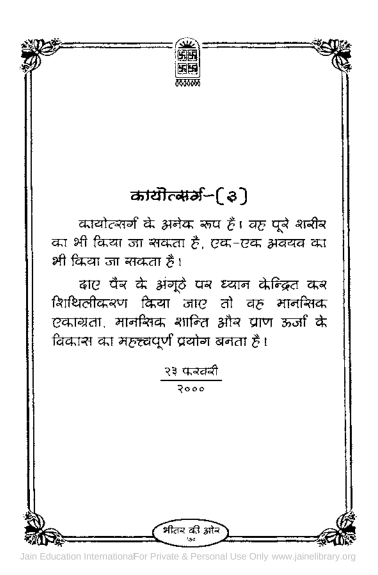
शसीय के प्रत्येक अवयव में चेतना है, प्राण का प्रवाह है। चेतना है इसलिए प्रत्येक अवयव हमाने निर्देशों, सुझावों का पालन कवता है। प्राण का प्रवाह है इसलिए प्रत्येक अवयव में किया है, शक्ति है।

शनीब को शिथिल कर कायोत्सर्ग की स्थिति में जो सुझाव दिया जाता है वह शीघ्र कियान्वित हो जाता है। जिस अवयव पर घ्यान दिया जाता है, उसकी शक्ति बढ़ जाती है। कायोत्सर्ग शरीब-प्रेक्षा की पूर्व अवस्था है। इस अवस्था में दिया जाने वाला सुझाव बहुत ही कार्यकारी होता है।

> २२ प्रवर्वरी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतर की भोन





# कायोत्न्सर्म-(४)

शवीर और मन पवस्पत गुंधे हुए हैं। शवीव की चंचलता मन को चंचल बनाती है। मन की चंचलता शवीर को चंचल बनाती है।

शनीन औन मन, इन दोनों में पहला स्थान शनीन का है। मन की सामग्री का ग्रहण औन संग्रहण करने वाला शनीन है। जो व्यक्ति मन की चंचलता को कम करना चाहे, उसे सार्वप्रथम शनीन की स्थिन्ता को साधना जरूनी है। कायोत्सर्ज का एक अर्थ है निथ्वता।

> २४ पालवनी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

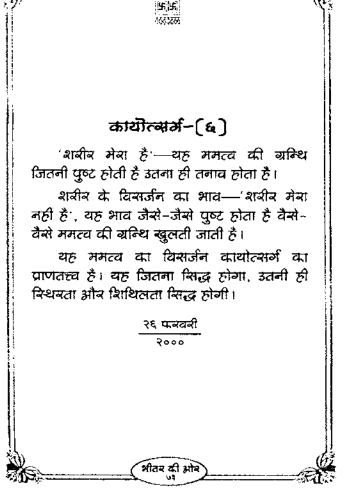
প্রীরথ ব্দী স্লান্

# कार्योत्बार्ग-(५)

मनुष्य का शनीन तनाव और शिथिलता—इन को स्थितियों से गुजनता है। कभी-कभी रनायविक तनाव आवश्यक होता है पर दीर्घकालिक तनाव समस्या बन जाता है।

शनीन स्नायविक और मांसपेशीय तनाव से मुक्त बहता है। इस अवस्था में शिथिलता संधती है। शिथिलता के लिए केवल स्थिन बहना ही पर्याप्त नहीं है। तनाव मुक्ति का अनुभव अपने आप शिथिलता की अनुभूति करा देता है। इस अवस्था में शनीन की नासायनिक और विद्युतीय प्रणाली संहज हो जाती है।

> २५ फरवरी २०००





## कायोत्सर्ग–(७)

जैन साधना पद्धति का प्रावस्भ बिन्दु है कायोत्सर्ग औव अंतिम बिन्दु है कायोत्सर्ग। यह ध्यान के प्रत्येक प्रयोग के पूर्व अथवा ध्यान की पूर्व कालावधि में कवणीय है। इव्स्का महत्त्व जितना ध्यान की दृष्टि से है, उतना ही स्वाक्ष्य्य की दृष्टि से भी है। हढ़यबोग, उच्च वक्तचाप आदि की क्थिति मे कायोत्सर्ग बहुत उपयोगी है। डॉक्टब जिन-जिन स्थितियों में कुए विश्वाम का निर्देश देते हैं, उन सब स्थितियों में कायोत्सर्ग का उपयोग किया जा सकता है। हड़ी टूटने पव पट्टा बांधा जाता है, उन्स स्थिति में भी अस्थिभंग के स्थान पव कायोत्सर्ग का प्रयोग किया जाए तो अस्थिसंधान की गति त्वरित हो सकती है।

> २७ फन्म्वनी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन



#### कण्ठ का कार्योत्सर्भ

शनीब, वाणी, मन और भाव इन वासे पन कायोत्सर्ग का प्रयोग किया जा सकता है। मौन करने वाले तथा मानसिक शांति की चाह करने वाले व्यक्ति के लिए कण्ठ का कायोत्सर्ग बहुत महत्त्वपूर्ण है। इससे स्वरयन्त्र की सक्रियता कम होती है। सक्रियता की अवस्था में विचार, विकल्प पैदा होते रहते हैं। निष्क्रियता की अवस्था में वे शांत हो जाते है।

> २= प्रत्यवरी २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतन की ओन



तनाव-(१)

तनाव का मुख्य हेतू है भावात्मक आवेश। इसका दूसना कार्रण है शनीय और मन की अधिक चंचलता। प्राचीन साहित्य में संताप का उल्लेख मिलता है। वर्तमान में उसे तनाव कहा जाता है। तनाव तीन प्रकार का होता है—- शाबीविक २. मानसिक ३. भावात्मक प्रतिकूल परिस्थिति भी तनाव पैढा करती है---- भौतिक समस्या से उत्पानन तनाव २. आर्थिक समस्या से उत्पनन तनाव पायस्पविक व्यवहार से उत्पन्न तनाव ४. संवेग की अधिकता से उत्पन्न तनाव ४. संवेदनशीलता की अधिकता से उत्पनन तनाव ६. चंचलता की अधिकता से उत्पन्न तनाव ७. प्रवृत्ति की अधिकता से उत्पन्न तनाव तनाव के विषय में वर्तमान विज्ञान का चितम भी बहुत महत्त्वपूर्ण है। २१ पावववी 2000 भीतन की आन

तनाव~(२)

शरीब विज्ञान में तनाव के अनेक कारण बतलाए गए हैं—

 श्वास में ऑक्सीजन कम होता है तब मस्तिष्क में तनाव हो जाता है।

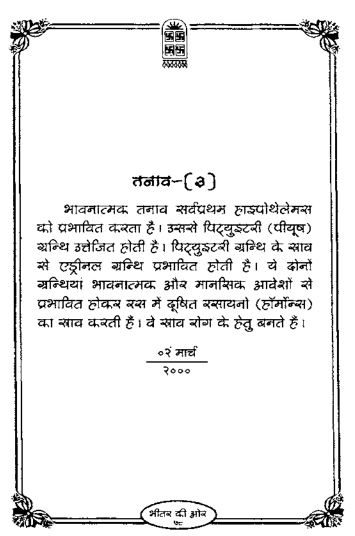
२. अनुबम्पी नाई तन्त्र (Sympathetic Nervous System) की अधिक सक्रियता, एड्रिनेलिन का स्राव और धायनॉविसन का अधिक स्राव वे तनाव के कारण बनते हैं।

इस प्रकार के तनाव को कम करने के लिए दीर्घश्वास, कायोत्सर्ज और संवेग-संतुलन का प्रयोग महत्त्वपूर्ण है।

> <u>०१ मार्च</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की आंग



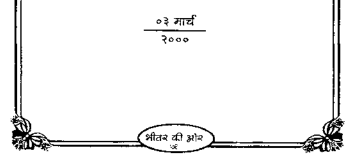


### तजाव औंब कायोत्बार्ज

तनाव और शिथिलीकरण—ये दोनों आवश्यक हाते हैं। तनाव के बिना पंसाक्रम का प्रस्फोट नहीं होता, इसलिए विशेष प्रसंगों में तनाव की भी उपयोगिता है। किन्तु दीर्घकाल तक तनाव का रहना हानिकारक है।

कायोत्सर्ग के प्रावम्भ में लेटकर या खई होकर हाथ और पैर को तनाव दिया जाता है। तनाव के पश्चात् शिथिलीकरण सहज हो जाता है।

तनाव विसर्जन के लिए कार्यात्सर्ग और कार्यात्सर्ग की अवस्था में दीर्घश्ववास का प्रयोग बहुत ही उपयोगी है।



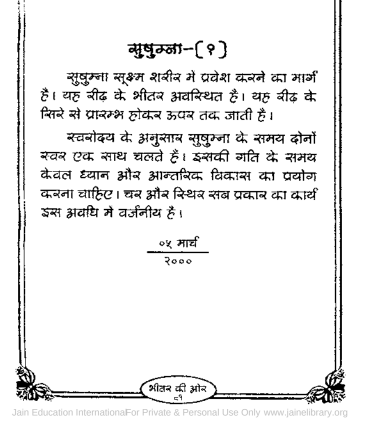
Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

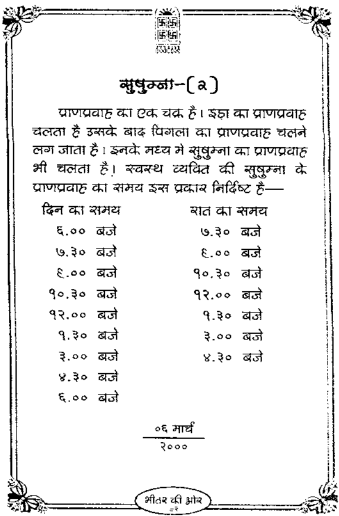
#### ಆಕಾನಬಡಿಗ

**15 5** 3773

अन्तर्मुख होने का एक महत्त्वपूर्ण उपाय है अन्तर्थान्ना। पृष्ठरुउजु का प्रदेश ध्यान-साधना की दृष्टि से बहुत मूल्यवान है। योगशास्त्र के अनुसार इड़ा और पिगला का प्राण-प्रवाह शरीत की सक्रियता का प्रवाह है। सुषुम्ना निष्क्रियता या निवृत्ति का प्राणप्रवाह है। एकाग्रता, संघन एकाग्रता और निर्विचारता---इन तीनों की साधना सुषुम्ना के प्राणप्रवाह की अवस्था में सम्यक् प्रकार से हो सकती है।

> ०४ मार्च २०००





## अन्तर्मुन्द्रता के नियम-(१)

**15 55** 

दो प्रकाश के व्यक्ति होते हैं— बहिर्मुखी और अन्तर्मुखी। बहिर्मुखता का सूचक शब्द है भौतिकता और अन्तर्मुखता का सूचक शब्द है अध्यात्म।

अन्तर्मुखी होने के लिए अन्तर्मुखता के नियम को जानना जन्मनी है। उसके लिए समय-बोध और शनीर का तापमान, मरितष्कीय संतुलन और योग द्वारा निर्दिष्ट नाड़ियां----इन सबका ज्ञान आवश्यक है।

> ०७ मार्च २०००



## अन्तर्मुन्द्रता के नियम-(२)

9. मध्ययांत्रि और प्रातः छह बजे शरीय का तापमान निम्नतम यहता है। शकित की उत्तेजना कम होने के कावण इस समय अन्तर्मुखता शीघ होती है। मस्तिष्क का संतुलन भी बढता है।

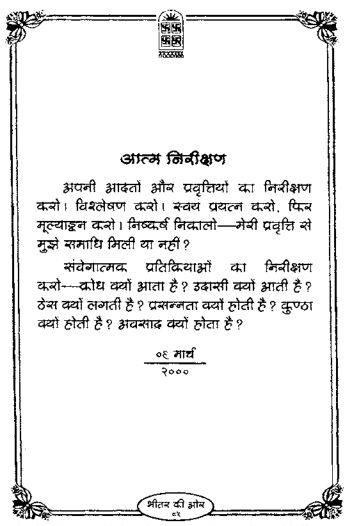
२. दिन के समय शनीन के दाएं भाग की चमड़ी का तापमान अधिक होता है। रात्रि में बाएं भाग की चमड़ी का तापमान भी अधिक होता है।

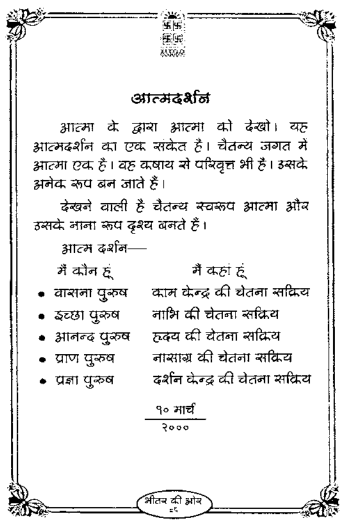
३. दिन में स्वस्थ व्यक्ति पर ढाएं भाग से संबद्ध पिंगला (बर्टिमुंखता लाने वाली) नाड़ी का प्रभाव होता है। रात में इड़ा का प्रभाव होता है। योगी नाड़ी-शुद्धि द्वारा इड़ा को दिन में, पिंगला को सात में चलाता है। इससे सुषुम्ना जागती है।

> ०= मार्च २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर





Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

#### आत्म-शोधन

16, **16**,

आतम-शोधन के अनेक उपाय हैं—उपवास, स्वाध्याय, ध्यान आदि। इनमें सामान्यतः उपवास कठिन है। इसका सम्बन्ध शत्रीर के साथ है। इसलिए न खाने में कठिनाई का अनुभव होता है।

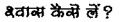
स्वाध्याय और ध्यान का सम्बन्ध मुख्यतः एकाग्रता के साथ है। इनमें प्रत्यक्षतः कोई शार्शीरिक बाधा नहीं है। मानसिक चंचलता इनमें बाधा उत्पन्न करती है।

आवश्यकता है भूख पर विजय पाने का अभ्यास किया जाए। उसमें अधिक आवश्यक है मानसिक चंचलता पर विजय पाने की।

> ११ मार्च २०००



भीतन की ओन



अनैच्छिक श्वास स्वयं आता है। जब स्वयं आने वाला श्वास दीर्घ न हो, इस समय प्रयत्नपूर्वक उसे दीर्घ किया जाता है।

वास्तव में दीर्घश्वास ही सहज श्वास है। बच्चे का श्वास सहज श्वास होता है। एक बच्चा सोया हुआ है। श्वास लेते समय उसका पेट पूलता है और छोड़ते समय सिकुड़ता है। यह दीर्घश्वास है. यही सहज श्वास है। शनीनशास्त्र की भाषा में इसे Diaphramatic Breathing या Abdominal Breathing कहते हैं।

> <u> १२ मार्च</u> २०००



## क्षेत्रांस के तीस कप

जो विचान श्वान्स के साथ भीतन जाता है वह तीन मिनिट में शनीन के प्रत्येक अणु पन अपना प्रभाव छोड़ जाता है।

श्वास की तीन कियाएं होती हैं

१. पूनक २. रेचक ३. संयम (कुम्भक)

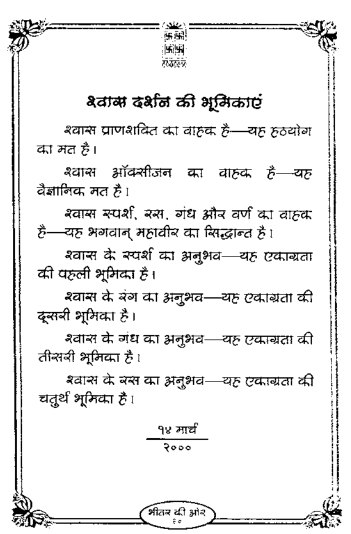
प्रवद्भ के समय सोचो—ग्राणशक्ति भीतन जा नहीं है।

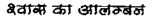
श्वास सयम के समय सोचो—ग्राणशक्ति प्रे शरीर में व्याप्त हो गई है।

रेचक के समय मन को खाली रखो। इसका प्रयोग किसी भी गुण के विकास के लिए किया जा सकता है।

> <u> १३ मार्च</u> २०००







अशुद्ध आलम्बन पर होने वाली एकाग्रता ध्यान है पर वह साधना के क्षेत्र में वांछनीय नहीं है।

नाग-द्वेष से मुक्त आलम्बन वाली एकाग्रता ही अध्यात्म साधना के क्षेत्र में वांछनीय है।

ध्यान के प्रारम्भ में श्वास का आलम्बन लिया जाता है। श्वास के प्रति हमाना न राग होता है और न द्वेष। वीतराग दशा की ओर प्रस्थान करने के लिए श्वास का आलम्बन एक महत्त्वपूर्ण उपाय है।

> १५ मार्च २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की आर



श्वास ऐच्छिक (Voluntaury) और अनैच्छिक (involuntary) दोनों प्रकार का होता है। छोटा बच्चा अनैच्छिक श्वास लेता है फिर भी उसका श्वास लम्बा होता है। जैसे-जैसे वह बड़ा होता है वैसरे-वैसे उसमें आवेश और उत्तेजनाटमक भाव बढ़ते हैं। उसका श्वास छोटा हो जाता है।

छोटा श्वास शामीबिक और मानसिक रवास्थ्य दोनों के लिए बाधक बनता है। इसलिए जन्मरी है दीर्घश्वास का अभ्यास।

> <u> १६</u> मार्च २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की ओर

#### श्वाम और एकामता

योग में श्वास के विविध प्रयोग काम में लिए जाते हैं। श्वास मंद होता है। शरीस की किया मंद हो जाती है। मन की गति या चंचलता कम हो जाती है।

मंद श्वास के साथ किए जाने वाले कार्यात्सर्भ और एकाग्रता के प्रयोग बहुत सफल होते हैं।

श्वास आता है—वह स्वाभाविक किया है। श्वास के प्रति हम जागरूक होते हैं तब श्वास एकाग्रता की साधना का प्रयोग बन जाता है।

दीर्धश्वास प्रेक्षा प्रेक्षाध्यान का महत्त्वपूर्ण प्रयोग है।

> <u>१७</u> मार्च २०००

#### लयबद्ध क्षेत्राम

55

 तथात्मक श्वास मस्तिष्क को उचित माआ में ऑक्सीजन पहुंचाता है। (मस्तिष्क के लिए ऑक्सीजन शरीर से तीन गुना अधिक आवश्यक है।)

 त्यबद्ध श्वास से शरीन और मस्तिष्क को आनम मिलता है।

३. अपान (कामवृत्ति) पर नियन्त्रण होता है।

४. संबेह (Sense energy) का नियन्त्रण होता है।

५. संवेग (Emotion) यन नियन्त्रण होता है।

६. विचार पर्न नियन्त्रण होता है।

#### श्वाम : क्पर्श का अनुभव

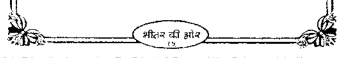
353535

श्वास और संग—इन संखको जानने तथा इनका अनुभव करने के लिए जरूरी है एकाग्रता।

एकाग्रता के लिए श्वास का आलम्बन जरूनी है। श्वास की विविध अवस्थाओं का अनुभव उसे और आगे बढ़ाता है।

श्वास का एक जुण है स्पर्श। संग का अनुभव करने के लिए अधिक एकाग्रता चाहिए। स्पर्श का अनुभव कम एकाग्रता की स्थिति में भी किया जा सकता है। प्रक के समय श्वास की शीतलता का अनुभव होता है। वेचक के समय श्वास की उष्णता का अनुभव होता है।

> <u>१६</u> मार्च २०००





### क्ष्वान औन क्ष्वान-प्राण

आदमी श्वास लेता है तब वायु भीतर जाती है। यह बहुत प्राचीन मान्यता है। आधुनिक मान्यता यह है कि श्वास के साथ प्राणवायु (oxygen) भीतर जाती है।

श्वास के साथ प्राणवायु जाती है, इसका तात्पर्थ है श्वास के साथ प्राणशकित जाती है।

श्वास और श्वास-प्राण एक नहीं है। श्वास श्वास-प्राण द्वारा गृहीत होता है। प्रत्येक कोशिका को जैसे प्राणवायु की जरूरत है वैसे ही प्रत्येक कोशिका को प्राणशक्ति की जरूरत है।

> २० मार्थ २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर

#### श्वाम और हृदय

श्वास से प्रश्वास को दुशुना या चौशुना करके श्वसन को नियंत्रित किया जा सकता है। इससे मस्तिष्क को विश्वाम या शिथिलीकरण प्राप्त होता है क्योंकि श्वास बाहर छोड़ने में किसी भी प्रकार को मांसपेशीय तनाव नहीं पड़ता। हत्स्य कर इसमें स्वभावतः निम्न सहती है। इस प्रकार श्वसन के अभ्यास से कालान्तर में मस्तिष्कीय तस्ने प्रभावित होती हैं जिससे शरीर के अन्य अंग व प्रणालियां भी प्रभावित होती हैं।

> २१ मार्च २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की भोन



### समवृत्ति क्षेत्रास

नाडी शुद्धि का विकल्प है समवृत्ति श्वासः तीन मास अथवा छः मास तक निरन्तर समवृत्ति श्वास का प्रयोग किया जाए।

प्रयोग का कालमान कम से कम दस मिनिट होना चाहिए।

योग साधना के अति अभ्यास अथवा किसी त्रुटि के कारण जो शानीरिक अथवा मानसिक अव्यवस्था हो जाती है उसके लिए यह प्रयोग नाड़ी शोधन प्राणायाम के समान लाभ प्रकान करता है।

> २२ मार्च २०००



#### क्षाबीब के बहब्स्य

मनुष्य के शरीब की बचना अद्भुत है, बहुत विलक्षण है। उसके बाबे में हमे पर्याप्त जानकाबी नहीं है। अवयवों के बाबे में एक डॉक्टर को बहुत अच्छी जानकाबी हो सकती है। किन्तु मानवीय शबीब अङ्गों का पिण्डमात्र ही नहीं है, उसमें प्राण औब चेतना भी है।

नाडीतन्त्र और अन्तःस्वावी ग्रन्थियों ने शरीस को जैसे स्टस्स्यपूर्ण बनाया है वैसे ही प्राण और चेतना ने भी इसे स्टस्स्यपूर्ण बनाया है। उनकी गहराई में जाना साधक के लिए अनिवार्य है।

> २३ मार्च २०००





### क्षेत्रीव प्रक्षिक्षण प्रतिष्टि

शिथिलीवर्स्स शनीन प्रशिक्षित होता है। वह मन के निर्देशों का पालन करता है। निर्देश देते समय सुखासन की मुद्रा, मेरुदण्ड सीधा, नेन्न मुंद हुए अथवा अर्द्ध खुले हुए. मौन और दो-तीन क्षण के लिए निर्विचार मनोदशा। इस अवस्था में शिथिल होने के निर्देश को शरीन शीध ग्रहण कर लेता है।

शिथिलीकरण के परिणाम—

१. मस्तिष्क को विश्वाम

२. नाड़ी संस्थान को विश्वाम

३. प्रत्येक कोशिका को विश्वाम

४. सूक्ष्म शवीब का स्थूल शबीब से बाहव निक्सवण

प्रवृत्ति और प्रवृत्तिजनित तनाव की अवस्था में होने वाली शासीरिक और मानसिक शक्ति का व्यय शिथिलीकरण की अवस्था में अपने आप रुक जाता है।



### विकास की पहली भूमिका

**35 5** 110100

मनुष्य के जीवन में कामवासना, लोलुपता आदि वृत्तियां होती हैं। वहां वैराज्य, समाधि और अन्तर्दृष्टि की शक्तियां भी होती हैं।

जो व्यक्ति वृत्तियों को संथत करना और आन्तरिक शक्ति का विकास करना चाहता है उसे चैतन्यकेन्द्रों की शनीन में अवनिर्थति और उनके कार्य का बोध अवश्य करना चाहिए। इनका अन्तःसावी ग्रन्थितन्त्र एवं मस्तिष्क के विभिन्न परतों और अवयवों के सन्दर्भ में प्रस्तुतीकरण बहुत उपयोगी होगा।

> २५ मार्च २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन

# चैतन्यकेन्द्र-(१)

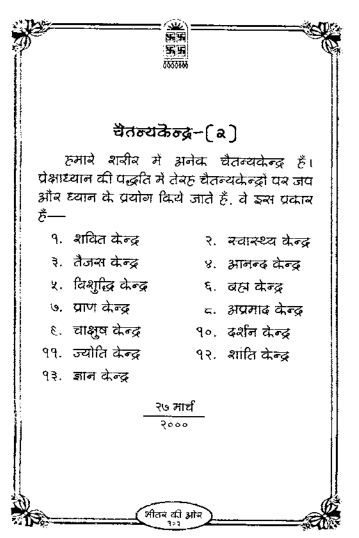
आत्मा और चैतन्य पूरे शनीर में व्याप्त है। पूरा नाइतिन्ज चैतन्य से ओतप्रोत है। पिर भी शनीन के कुछ भाग ऐसे हैं जहां चैतन्य विनल कप में व्याप्त हैं और कुछ अवयव ऐसे हैं जहां चैतन्य संघन कप में व्याप्त है।

जहां चैतन्य सघन होता है वह स्थान आयुर्वेद की भाषा में मर्मस्थान और हठयोग की भाषा में चक कहलाता है। प्रेक्षाध्यान की पद्धति में उसे चैतन्यकेन्द्र कहा जाता है।

> २६ मार्च २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की आंन



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

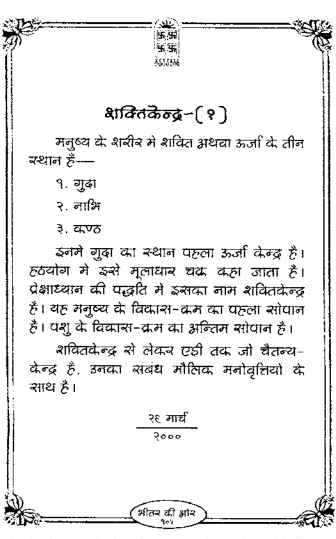
### चैतन्यकेन्द्र : अवक्थिति

(F) 56 77777

शनीय में अनेक चैतन्यकेन्द्र हैं। एड़ी से लेकन चोटी तक उनका जाल बिछा हुआ है। उनमें कुछ विशिष्ट और कुछ साधावण हैं। शवितकेन्द्र से ऊपर के सारे चैतन्यकेन्द्र शुभ हैं। शवितकेन्द्र से नीचे एड़ी तक होने वाले चैतन्यकेन्द्र अशुभ हैं। उनका संबंध मौलिक मनोवृत्तियों से है।

शवितकेन्द्र मध्यवर्ती है। वह मनुष्य के विकास का पहला सोपान है और पशु के विकास का अन्तिम सोपान।

> २⊏ मार्च २०००



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

## ধ্যক্তিনক্টকর্ড–( ৯ )

ЭÇ УС

प्राणविद्या के अनुसाब शवित केन्द्र (मूलाधाव) विद्युत उत्पादन का केन्द्र है। शवीव की सावी प्रवृत्तियां विद्युत के द्वावा संचालित होती है। शवीवशास्त्र के अनुसाव हव कोशिका के पास अपना विद्युत-गृह (Power house) है।

विद्युत उत्पादन की किया तैजस शनीन के द्वारा होती है। वैज्ञानिक विकास का आधान विद्युत हैं वैसे ही प्राण शक्ति के विकास का मूल आधान तैजस शनीन है। वह हमारे स्थूल शनीन में अवस्थित है। उसी के द्वारा शनीन की किया संचालित होती है।

> ३० मार्च २०००



## ধ্যকিন ক্রচর-(३)

हठयोग में तीन नाडियां प्रमुख है—-इड़ा, पिंगला और सुषुम्ना। मूलाधार्व पिंगला का उद्गम स्थल है। इन्सका कार्यक्षेत्र दर्शन केन्द्र (आज्ञा चक) है। प्राण शक्ति को बढ़ाने के लिए इसका उपयोग आवश्यक है।

थह पृथ्वी तत्व का आधार है। पृथ्वी तत्त्व का रंग पीला है। शक्ति केन्द्र पर पीले रंग का ध्यान करना बहुत उपयोगी है। इसके जागृत होने पर वाक्-सिद्धि की साधना सुलभ हो जाती है। आरोग्य के लिए इसका जागरण बहुत महत्त्व-पूर्ण है।



# क्षांक्ति केन्द्र के जागवण की प्रक्रिया–(१)

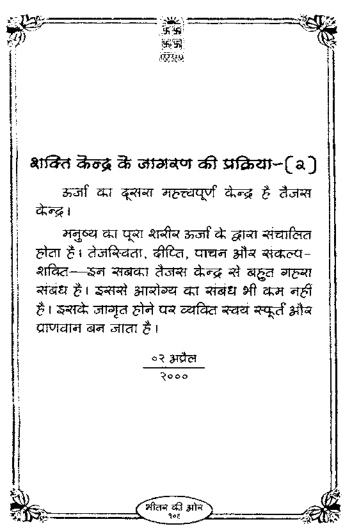
5 S 5 S

शक्ति केन्द्र को जागृत करने के लिए उस पर ध्यान करना जरूरी है। यदि दीर्घश्वास के साथ ध्यान का प्रयोग किया जाए तो वह अधिक सफल हो सकता है।

मूलषंध, अश्विमी मुद्रा और शक्तिचालिनी मुद्रा—ये तीनों शक्ति को जागृत करने में बहुत उपयोगी हैं।

शवित केन्द्र के जागृत होने का एक महत्त्वपूर्ण लाभ है आवोग्य। इत्सके दो लाभ औव माने गए हैं—वाक्सिद्धि औव कवित्व।

> ॰१ अप्रैल २०००



# क्षाक्ति केन्द्र के जाग्ररण की प्रक्रिया–(३)

विशुद्धि केन्द्र शकित का तीसना स्रोत है। यह धायनाइङ न्लैण्ड का संवादी केन्द्र है। इसी स्थान पन चयापचय की किया होती है। इसलिए यह जीवनी शक्ति का मुख्य स्रोत बन जाता है।

विशुद्धि केन्द्र की जागृति का शासीरिक लाभ है—वृद्धत्व को नोकना। आध्यात्मिक लाभ है— वृत्तियों का परिष्कार। वैनाग्य औन पढार्थ के प्रति होने वाली अनानसित के विकास में इसका महत्त्वपूर्ण योग है। विशुद्धि केन्द्र को जागृत करने के लिए अधिक साधना की आवश्यकता है।

> ०३ अप्रैल २०००

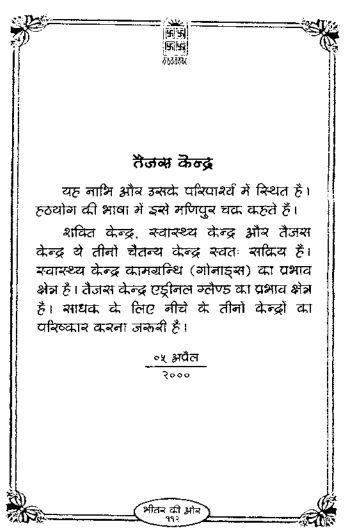


#### क्वाक्थ्य केन्द्र

यह मेरुढण्ड के निचले छोव पव है। हठयोग में इसका नाम स्वाधिष्ठान चक्र है। यह मनुष्य के अचेतन मन को नियन्त्रित करता है। मनुष्य के मस्तिष्क में एक बहुत पुरानी पाशविक (Animal brain) पवत है। उसमें कामवासना, भय, घृणा आदि के संस्कार अर्जित वहते हैं। इस केन्द्र का मानसिक स्वास्थ्य के साथ भी गहना संबंध वहता है। अपविष्कृत स्वास्थ्य केन्द्र, मानसिक औव भावात्मक समस्या उत्पन्न करता है। साधना के द्वारा पविष्कृत कर देने पव यह आरोज्य का औव विशेषतः मानसिक आयोज्य व भवित का बहुत बज़ा साधन बनता है।

> ०४ अप्रैल २०००

शीतन दी आने.



#### জানচৰ কিচ্ব

56 56 663 13 76

हठयोग में इन्से अनाहत चक्र कहते हैं। आध्यात्मिक विकास का वास्तविक कम इसी केन्द्र से शुरू होता है। नीचे के तीनों केन्द्र परिष्कृत होने पर साधना में सहायक बनते हैं। शक्ति केन्द्र ऊर्जी का केन्द्र है। स्वास्थ्य केन्द्र वृत्तियों को उत्तेजित करने वाली मस्तिष्कीय चेतना का केन्द्र है। तैजस केन्द्र प्राण के उत्पादन का केन्द्र है। सामान्य सामाजिक जीवन की याजा के लिए ये तीनों कार्यकार्यी हैं। चेतना के उदात्तीकरण का आरम्भ बिन्दु आनन्द केन्द्र है।

> ०६ अप्रैल २०००

## विशुद्धि केल्द्र

**)55 (16.** 1999-996

इसदा स्थान वरण्ठ का मध्य भाग है। हठयोग में भी इसदी संज्ञा विशुद्धि चक है। तीन शक्ति केन्द्रों में यह सर्वोधनि है।

वृत्तियों के परिष्कार का यह बहुत बड़ा माध्यम है। इसे बुढ़ापे को रोकने वाला माना जाता है। शनीनशास्त्रीय दृष्टि से चयापचय की किया का संबंध कण्ठमणि (थायनायड ञ्लैण्ड) से है। वह विशुद्धि केन्द्र के परिपार्श्व में है। चयापचय की क्रिया का संतुलन वृद्धावस्था को नोकने में सहायक बन सकता है।

> ०७ अप्रैल २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन

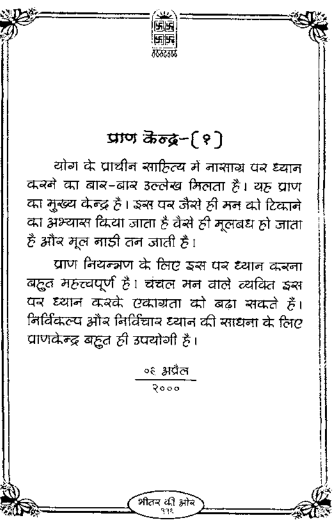
#### ৰদ্ধ কৈচু

**भ**्रह २३४७४४

बह्य केन्द्र का स्थान जीभ है। तंत्र साधना के अनुसार यह ज्ञानेन्द्रिय है। इसका कर्मेन्द्रिय जननेन्द्रिय है। जीभ का असंयम कामवासना को उद्दीप्त करता है। इसका संयम ब्रह्मकेन्द्र की साधना में सहयोगी बनता है।

हठयोग में जीभ और तालु के मिलन को खेचरी मुद्रा कहा जाता है। वह हठयोग की एक विशिष्ट साधना है। साधारण आदमी खेचरी मुद्रा की साधना नहीं कर सकता किन्तु जीभ को उलटकर तालु की ओर ले जा सकता है। यह एकाग्रता और वृत्ति परिष्कार के लिए बहुत मूल्यवान प्रयोग है।

<u>०८ अप्रैल</u> २०००



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



# प्राण केन्द्र-(a)

नाक श्वास के भीतर जाने का मुख्य द्वार है। दोनों नथुनों से श्वास भीतर जाता है और बाहर आता है। श्वास प्रेक्षा में श्वास के भीतर जाने और बाहर आने को देखा जाता है।

प्राण केन्द्र नाक का अग्रभाग है या दोनो नथुने हैं अथवा श्वास का संधिस्थल है? वास्तव में जो श्वास का सधिस्थल है वह प्राण केन्द्र है। नासाग्र शब्द के द्वारा उस पूरे प्रदेश का संबोध होता है। यह पूरा प्रदेश प्राण केन्द्र का प्रभाव क्षेत्र है। ध्यान का प्रयोग मूल केन्द्र और उसके प्रभाव क्षेत्र— दोनों पर करना चाहिए।

> १० अप्रैल २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की आंर

## দ্রাগ ক্রন্ট্র-(३)

1**4**14.) 773.933

नाक घाणेन्द्रिय है। इसके द्वारा गंध का संवेदन होता है। मस्तिष्क का एक भाग जो गंध की पहचान करता है, घाण-मस्तिष्क कहलाता है। इसमें भय, कोध, आक्रमण, कामेच्छा आदि के भी केन्द्र अवस्थित हैं। घाणेन्द्रिय से उनके सम्बन्ध की संभावना की जा सकती है।

प्राण केन्द्र पर ध्यान करने का अर्थ है दृत्तियों का परिष्कार । इससे नासाग्र-ध्यान के प्राचीन सूत्र का मूल्य समझने में सुविधा होगी।

> <u>११ अप्रैल</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतब की आंब

#### अप्रमाद केन्द्र

透畅 1556 1959

मनुष्य शरीन की रचना में कान का महत्त्वपूर्ण स्थान है। इनके द्वारा शब्दों का ग्रहण होता है। बाह्य जगत से हमाना सम्पर्क स्थापित होता है। यह प्रत्यक्ष है। यह मर्मस्थान है, यह इसका पनोक्ष स्वरूप है।

कान पर ध्यान के प्रयोग कराए गए। उनसे शगब आदि मादक वस्तुओं के सेवन की आदतें बदल गई। इस प्रत्यक्ष अनुभव के आधार पर कान के मर्भस्थान का नाम अप्रमाद केन्द्र रखा गया।

> <u>१२</u> अप्रैल २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



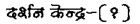
बाह्य जगत से सम्पर्क स्थापित करने का एक प्रमुख साधन है चक्षु। तार्किक विद्वानों ने चक्षु के विज्ञान को प्रत्यक्ष विज्ञान माना है। मनुष्य विश्वास के साथ कहता है यह मेरे आंखों देखी बात है। ध्यान की मुद्रा ने चक्षु की मुद्रा का महत्त्वपूर्ण स्थान है। सामान्यतया ध्यान की स्थिति में आंख मूंद ली जाती है।

ध्यान के समय इस बात पर भी विचार करना आवश्यक है कि चक्षु पर भी ध्यान किया जा सकता है। एकाग्रता और अन्तश्चक्षु के उद्घाटन के लिए वह बहूत उपयोगी है।

> <u>१३ अप्रैल</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतब की ओब



इसका स्थान कोनों भौहों तथा कोनों आंखों के मध्य का भाग है। हठयोग में इसे आज्ञाचक कहते हैं। यह अन्तश्चक्षु के जागरण का मर्मस्थान है। इसकी साधना से प्रज्ञा और तीसरे नेन का जागरण होता है। योग साधना में इसका स्थान सर्वोपनि है। यह पीयूष ग्रन्थि (Pituitary Gland) का स्थान है जो मास्टर ग्लैण्ड (Master Gland) के रूप में जानी जाती है। संभवतः दर्शन केन्द्र का निम्नवर्ती सभी केन्द्रों पर नियंत्रण है।

> १४ अप्रैल २०००

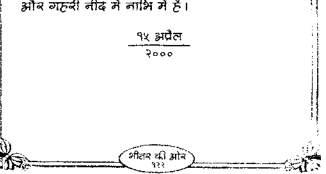
भीतन की ओन

# ৰঞ্চিন ক্ৰচ্বু--(a)

भ भ भ

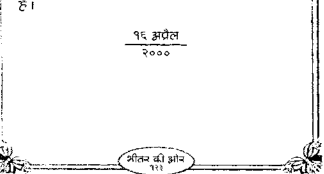
पीयूष जन्थि का गोनाडोट्रॉफिन हार्मोन कामजन्थ (Gonads) को प्रभावित करता है तज वासना जागती है। उसको नियंत्रित किया जाए तो काम वासना अपने आप शांत हो जाती है। उस स्राव का नियंत्रण दर्शन केन्द्र पर ध्यान करने से होता है।

दर्शन केन्द्र में स्थूल और स्कूम चेतना का संगम होता है। जागृत अवस्था में स्थूल और सूक्ष्म चेतना का रखान भूमध्य में आंखों के पीछे की ओर है। अर्द्धचेतन अवस्था में कण्ठ के पास है और गहरी नींद में नाभि में है।



#### ज्योति केन्द्र

ललाट भाव क्षेत्र (Emotional area) है। क्रोध का आवेश यहां जन्म लेता है। इसके मध्य भाग में एक मर्मस्थान है। प्रेक्षाध्यान की पद्धति में उसका नाम ज्योति केन्द्र रखा गया है। यह पाइनिअल ग्लैण्ड का प्रभाव क्षेत्र है। ध्यान के द्वारा इसको जागृत करने पर क्रोध उपशान्त होता है। भावनात्मक आवेश संतुलित होते हैं। इस केन्द्र पर किया जाने वाला ध्यान मानसिक एकाग्रता व मानसिक संतुलन का भी बहुत बड़ा निमित्त बनता है।



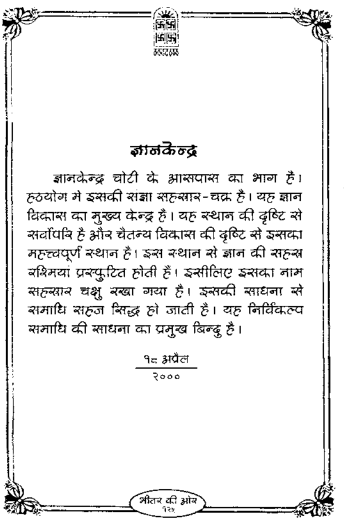
## क्षांति केन्द्र

55

अवचेतक (Hypothaiamus) मस्तिष्क भाव की उत्पत्ति का केन्द्र है। एक प्राचीन अवधारणा है कि भाव रुक्य में पैका होते हैं। सामान्यतः रुक्य स्वत को पन्पिंग करने वाला है। उस पर भाव का आधात होता है। किन्तु भाव उत्पत्ति का केन्द्र वह नहीं है।

आयुर्वेद में दो रुक्य माने नए हैं। एक रुदय पन्पिंन करने वाला है और दूसरा रुदय मस्तिष्क में है। उसकी परुचान हाइपोथेलेमस से की जा सकती है। यह भावतन्त्र का उत्पत्ति केन्द्र है।

<u>१७ अग्रैल</u> २००० शीतर धी आरि



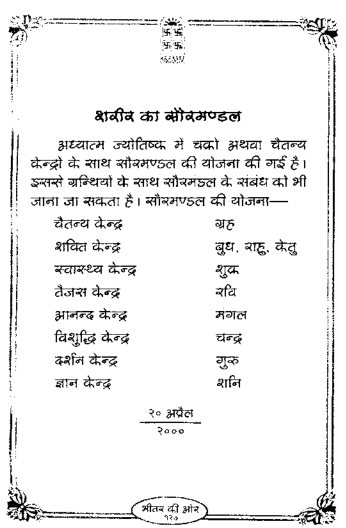
Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



#### चैतन्य केन्द्र औव वंग

अध्यातम-विद्या में चैतन्य केन्द्रों के बंगों का भी निर्देश मिलता है। चैतन्य केन्द्रों पत्र बंगों का ध्यान किया जाए तो उनकी क्रिया में भी परिवर्तन आता है। बगों का निर्देश—–

| शकित केन्द्र      |                           | पीला              |
|-------------------|---------------------------|-------------------|
| रुवास्थ्य केन्द्र | ł                         | নার্বস            |
| तैजन्म केन्द्र    |                           | लाल               |
| आनन्द केन्द्र     |                           | वायलेट            |
| विशुद्धि केन्द्र  |                           | इंडिगो (बैंगनी)   |
| दर्शन केन्द्र     |                           | नीला              |
| ज्योति केन्द्र    |                           | जामुनी (नीला)     |
| ज्ञान केन्द्र     |                           | हन्त्रा, आत्रमानी |
|                   | <u> १६ अप्रैल</u><br>२००० |                   |
|                   |                           |                   |
| 16)               | भीतन की आने               | )                 |



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



# चैतन्य केन्द्र और बन्धितन्त्र-(१)

आगम साहित्य और आयुर्वेद में मर्म का विशद विवेचन हुआ है। हठयोग मे उसका वर्णन चक्र सिद्धान्त के आधान पर किया गया है। आयुर्विज्ञान (Medical science) में अन्तःसावी अन्थियों, उनके सावो और उनके प्रभावों का अध्ययन किए बिना चक्र सिद्धान्त की पूरी अवधारणा स्पष्ट नहीं होती। अतः ध्यान करने वाले व्यक्ति को ग्रन्थितन्त्र के बारे में जानना बहुत आवश्यक है।

> २१ अप्रैल २०००

भीतर दी भार

#### चैतन्य केन्द्र और छन्धितन्त्र-(२)

चैतन्य केन्द्र के अध्ययन के साथ ग्रंथितन्त्र का अध्ययन करने पर अनेक नए रहस्य प्रकट होते हैं। यह सहज ही स्वीकार करना चाहिए कि वर्तमान शरीर-शास्त्रियों ने ग्रन्थियों, उनके सावों और उनके प्रभावों का जितना तलस्पर्शी अध्ययन किया है, उतना विशद अध्ययन चैतन्य केन्द्रों अथवा चको के बारे में उपलब्ध नहीं है। योग का शरीरशास्त्र, आयुर्वेद तथा आयुर्विज्ञान—इन तीनों विधाओ में मर्मस्थानों के विषय में जो निरूपण है उसका तुलनात्मक अध्ययन नई दिशा का उद्घाटन करनेवाला हो सकता है।

> २२ अप्रैल २०००



## ৰাদ্ন धানু औৰ चैतम्य केन्द्र

告留 1818年 (1819年)

शनीन सात धातुओं से निर्मित है। उनके साथ चैतन्य केन्द्रों का ध्यान किया जाता है। यदि वर्ण औन धातुओं के साथ चैतन्य केन्द्रों पन ध्यान किया जाए तो वह अधिक प्रभावी बनता है। विधि इस प्रकान है——

|            |                   |         |          | 2          |
|------------|-------------------|---------|----------|------------|
|            | चैतन्य केन्द्र    | धातु    | वप       | र्ग        |
| ٩.         | शवित केन्द्र      | সন্দিথ  | व        | ন্ধ        |
| ર.         | क्वान्थ्य केन्द्र | मेद     | র        | ਕ          |
| ₹.         | तैजस केन्द्र      | সান্দ   | 5        | ዋ 🗍        |
| ૪.         | आनन्द देन्द्र     | त्वग्   | अं       | अः         |
| <b>۲</b> . | विशुद्धि केन्द्र  | अन्शृक् | द्म      | <u>ठ</u>   |
| ξ.         | ৰঞ্চল কল্ব        | भज्जा   | δ        |            |
| 7.         | दर्शन केन्द्र     | शुद्ध   | Ę        | চা 🕌       |
|            | २३ झा<br>२००      | <u></u> |          |            |
|            |                   |         |          |            |
| i.,        |                   |         |          | :<br>بە بى |
|            | भीतर की<br>130    | आंग     | <u> </u> |            |
|            |                   |         |          |            |

#### राज्थियों के साव का संतुलन

56.98 100-000

आसन, रंग ध्यान, प्रेक्षा और स्वतः सूचना इनके द्वारा ग्रन्थि-साव को संतुलित किया जाता है।

इड़ा, पिंगला नाड़ियों में प्राण प्रवाह संतुलित कर अन्तःसावी ग्रन्थियों के साव और मस्तिष्क के रासायनिक साव नियन्त्रित किए जा सकते हैं।

शशांकासन का आधा घंटा या एक घंटा तक अभ्यास करने से एड्रीनल ग्रन्थि पर नियन्त्रण होता है।

सुप्तवजासन से स्वास्थ्य केन्द्र और भुजंगासन से वैजस केन्द्र पर निवन्त्रण होता है।

सवङ्गिसन से विशुद्धि केन्द्र जागृत होता है।

२४ अप्रैल २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



## हॉमॅन्सि का संतुलन

एड्रीनलाइन के साव से मन व शरीन को हठात् अधिक शक्ति प्राप्त होती है। इसके अधिक साव से तनाव व निराशा उत्पन्न होती है। थायनाइड ग्रन्थि से स्त्रवित होने वाला थायनॉक्सिन चयापचय की ढर को नियन्त्रित करता है। इसका अतिसाव शरीन एवं मन में तनाव व उत्तेजना पैढा करता है। इसका कम साव शरीन में थकान एवं मन में आलस्य पैढा करता है। अन्य हॉर्मोन्स हमाने प्रजनन संबंधी अंगों को नियंत्रित करते हैं तथा मेल एवं फीनेल सम्बन्धी हॉर्मोन्स पुरुषत्व एवं स्त्रीत्व प्रढान करते हैं। इनकी कमी-डेशी मनुष्य को नपुंसक या कामुक बना देती है।

वात, पित्त और कप का वैषम्य सोग और इनका साम्य आरोग्य है। इस आयुर्वेदीय सिद्धान्त के आधार पर आयुर्विज्ञान का यह सिद्धान्त स्थापित किया जा सकता है कि हॉर्मोन्स के साव का असंतुलन सोग और उनका संतुलन आरोग्य है।



|                                                                                                                                                                                            | 5 9<br>9 9<br>9 9<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10 |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| सौरमंडल और राज्यितन्त्र                                                                                                                                                                    |                                                                                                 |  |  |  |
| यहों का प्रभाव भौतिक जगत के पढार्थ<br>अणुओं पर भी पठता है और चेतन जीवाणुओ पर<br>भी। इसी प्रकार हमारे शरीर के किया-कलाप पर<br>ही नहीं, भाव संस्थान पर भी ये ग्रन्थियां प्रभाव<br>डालती हैं। |                                                                                                 |  |  |  |
| ग्रह                                                                                                                                                                                       | ग्रन्थि (Gland)<br>पाइनियल                                                                      |  |  |  |
| सूर्य<br>चन्द्र                                                                                                                                                                            | पिट्युइटनी                                                                                      |  |  |  |
| बृह्र्स्यति<br>बुध                                                                                                                                                                         | एड्रीनल<br>থাহ্বযাহ্র                                                                           |  |  |  |
| भुष<br>भुष                                                                                                                                                                                 | धायमस                                                                                           |  |  |  |
| मंगल                                                                                                                                                                                       | <del>ব</del> নাথা <mark>হ</mark> বাহচ                                                           |  |  |  |
| सौर्यमंडल के ग्रहों और शरीरगत हॉर्मोन की<br>प्रकृति की तुलना करते हुए यह संगति बिठाई<br>गई है।                                                                                             |                                                                                                 |  |  |  |
| २६ अप्रैल<br>२०००                                                                                                                                                                          |                                                                                                 |  |  |  |
| भीत                                                                                                                                                                                        | नय क्षी आंग                                                                                     |  |  |  |

#### बाब्सायनिक नियन्त्रण प्रणाली

46.45

हमारे शनीर में को प्रकार की नियंत्रण प्रणालियां हैं। यहली सासायनिक नियंत्रण प्रणाली, जो स्वतःचालित है एवं दूसनी विद्युत नियंत्रण प्रणाली है जिसमें हम अपनी बुद्धि का थोड़ा-बहुत उपयोग कर सकते हैं। नासायनिक नियंत्रण प्रणाली का संचालन अंतःस्रावी ग्रन्थियों द्वारा होता है। इसका साथ सीधा क्वत में मिलकर शनीर को प्रभावित करता है। ये साव शनीर को संतुलित करते हैं। परन्तु यदा-कदा ये असंतुलित भी हो जाते हैं जिससो शरीर में नोग उत्पन्न होते हैं। ध्यान के प्रयोगों द्वारा इन सावों को संतुलित किया जा सकता है।

> २७ अप्रैल २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीत२ की आंब <sup>93</sup>

#### नियन्त्रण क्वतःचालित क्रिया पव

**₩ %** 

किया के दो प्रकार हैं—

१. प्रयोगजनित-इच्छाचालित (Voluntary)

२. विस्त्रसाजनित-स्वतःचालित (Involuntary)

साधना करने वाला प्रारम्भ में इच्छाचालित किया पर नियन्त्रण करता है। स्वतःचालित किया पर उसका नियन्त्रण नहीं होता। साधना की उच्च भूमिका वह है जहां साधक का स्वतःचालित किया पर नियन्त्रण हो जाता है।

सायक में धैर्य की जरूरत है। वह सीधा स्वतःचालित क्रिया पर नियन्त्रण करने की बात न सोचे।





#### लेक्ष्या

लेश्या के छः प्रकार है—-

कृष्ण लेश्या
 नील लेश्या
 कापोत लेश्या
 कोजो लेश्या
 पद्म लेश्या
 शुवल लेश्या
 ये प्रत्येक प्राणी मे होती है पर इनमे कोई लेश्या

प्रधान होती है, कोई गौण।

न्साधना का प्रयोग लेश्याजनित स्वभाव के आधान पन निर्धानित कनना चाहिए ।

| लेश्या                       | स्वभाव             | साधना                 |
|------------------------------|--------------------|-----------------------|
| १. कृष्ण लेश्या प्रधान       |                    | भजन (अन्यथा नीढ)      |
| २. नील ले <b>श्या</b> प्रधान |                    | र<br>बाचिक, जय        |
| ३. कापोत लेश्या प्रधान       | चचल (बंदन          |                       |
|                              | की भाति)           | वाचिक जप              |
| ४. तेजो लेश्या प्रधान        | अघपल               | एकाग्रता ध्यान        |
| १. पद्म लेश्या प्रधान        | प्रशान्त           | निर्विकल्प ध्यान      |
| ६. शुक्ल लेश्या प्रधान       | उपशान्त            | दीर्घदालीन निर्विदल्प |
|                              |                    | ध्यान                 |
|                              | २६ अप्रैल<br>२०००  |                       |
|                              | भीतर की झोर<br>१३६ |                       |

## लेक्ष्या ध्यान-(१)

196,966 196,966 196,966

रंग विज्ञान में वंगों के अनेक गुण बतलाए गए हैं। अलग-अलग वंग और उनकी अलग-अलग प्रतिक्रियाएं हैं। इष्ट चिन्तन के द्वारा इष्ट वंग की पूर्ति होती है, अनिष्ट चिन्तन के द्वारा अनिष्ट वंग की पूर्ति होती है। इस्रलिए अनिष्ट चिन्तन का वर्जन स्वास्थ्य के लिए अत्यन्त आवश्यक है।

> ३० अप्रैल २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की भोर

#### लेक्ष्या ध्यान-(a)

मनोविज्ञान और रंगविज्ञान के अनुसार रंग व्यक्ति के अवचेतन मस्तिष्क और सम्पूर्ण व्यक्तित्व को प्रभावित करता है।

रंग की विद्युत चुम्बकीय ऊर्जी ग्रंथितंत्र का नियमन करती है। इसके द्वारा श्वास की गति प्रभावित होती है और सकत शुद्धि होती है। मानसिक कमजोरी, उक्तसी को दूर करने और शांति तथा शक्ति विकास के संवर्धन में भी इनकी सकिय भूमिका है इसलिए प्रत्येक रंग के गुण-धर्म का अध्ययन बहुत जरूरी है।

> <u>०१ मई</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

(भीतर की ओर<u>)</u>

新男 |新男 (2019)

#### लेक्ष्या ध्यान-(३)

लेश्या का सम्बन्ध रंग के साथ है । रंग हमारे शासीरिक तंत्र को प्रभावित करता है ।

 लाल रंग एड्रीनल ग्लैण्ड को उत्तेजित करता है। शरीर में रुप्तेति व सक्रियता को बढ़ाता है। वक्त संबंधी सभी रोगों पर प्रभाव डालता है।

२. नावनी वंग प्रतिरोधी क्षमता को बढ़ाता है। फेफड़ा, पेन्क्रियाज और प्लीहा को सशक्त बनाता है। केल्शियम की अभिवृद्धि करता है। नाडी की गति बढ़ती है, वक्तचाप सामान्य बहता है, फेफड़ों एवं छाती से संबंधित वोगों के लिए उपयोगी होता है।

३. पीला रंग मांसपेशियों की मजबूती और पाचन संस्थान को स्वरूथ रखने में सहायक है। छोटी आंत और बड़ी आंत संबंधी बीमारियों में प्रभावकारी है।

> <u>०२ मई</u> २०००



## लेक्ष्या ध्यान-(४)

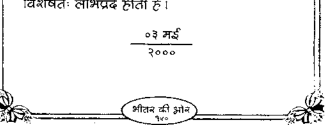
४. हला वर्ग हृदय और सकतसंचान तंत्र को प्राणवान बनाता है। मानसिक तनाव को कम करता है। इसके अधिक प्रयोग से पिट्युइटर्स और मांसपेशियों के ऊतकों पर बुना प्रभाव पड़ता है।

 भीता बंग चयापचय की वृद्धि क्रि ते है। बक्तकणो का परिशोधन करता है।

६. बैंगनी बंग शवीर में पोटेशियम का संतुलन करता है। यह ट्यूमर के विकास को अवरुद्ध करता है।

७. गुलाबी रंग भावात्मक विकास में महत्त्व-पूर्ण भूमिका निभाता है।

८. सपेद रंग सभी बीमारियों को दून करने में निमित्त बनता है। यह असीम शक्तिदायक है। जब बोग का सही निदान न हो तब सपेद रंग का ध्यान विशेषतः लाभप्रद होता है।



## लेक्ष्या ध्यान-(५)

102268

विशुद्धि केन्द्र पर हरे रंग का ध्यान करने से विजातीय तच्च दून होते हैं। इससे अनासकित का विकास होता है और मानसिक शांति बढती है।

बैंगनी संग के ध्यान से आध्यात्मिकता का विकास होता है। तेजोलेश्या, पंचलेश्या और शुक्ल लेश्या के संग आध्यात्मिक संग है। इन तीनों लेश्याओं का कमशः दर्शनकेन्द्र, ज्योतिकेन्द्र और ज्ञानकेन्द्र पर ध्यान करने से अध्यात्म का विकास होता है।

> ০४ সর্হ ২০০০

शीतर की अरि

#### लेश्या ध्यान-(६)

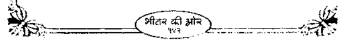
471.A\* A\*R

लेश्या ध्यान के द्वारा शसीस में रंगों का संतुलन किया जा सकता है। रंग की कमी-पूर्ति के लिए लेश्या ध्यान और उसी रंग के श्वास का प्रयोग महत्त्वपूर्ण है।

श्वेत रंग की कमी 💠 पविन्नता का अभाव लाल रंग की कमी 💠 उत्साह, स्प्रूति, सक्रियता का अभाव

पीत रंग की कमी ः बौद्धिक विकास का अभाव नील रंग की कमी ः चंचलता, क्रोध की अधिकता कृष्ण रंग की कमी ः नींद और आलस्थ

> ०५ मई २०००



#### अवयव, क्ष्वास और दंभ

્રક પુર્વ હારપુરવ

मनुष्य शरीब के अवयवों का रंग अलग-अलग होता है। इस्सलिए शासीयिक अवयवों की पुष्टि के लिए अलग-अलग रंगों का श्वास लेना उपयोगी होता है।

अवयवों के रंग इस प्रकार है अवयव ਕਂਗ ন্মিৰ औৰ অৰ্ढন नीत्म গলা गुरुवा नीला छाती और फेफड़े बैंगनी आंत, गुर्बा চন্ম শুসাথায रुवा त्वचा চনা आमाशय नारगी <u> রি</u>নার প্রীন বিল্লী पीला घड. बाजू, जननेन्द्रिय लाल ০६ মই 2000 शीतन की ओन

## बंगपूर्ति की प्रक्रिया

श्वास में सब रंग हैं। श्वास के साथ ये सब हमाने भीतन जाते हैं औन हमें प्रभावित भी करते हैं। जब हम आकाशमण्डल में फैले हुए नंग के पनमाणुओं के ग्रहण का संकल्प करते हैं तब श्वास के नंगों की शक्ति अधिक बढ जाती है। इसलिए जिस नंग का श्वास लेगा हो, उस नंग के पनमाणुओं के ग्रहण का संकल्प करें औन उस संकल्प के साथ श्वास ले। इसने अभिलषित नंग की पूर्ति होगी और उस नंग की कमी से होने वाली समस्या का समाधान होगा।

> ০৬ **স**র্হ ২০০০

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतर की ओर

### आभामण्डल-(१)

वर्तमान युग में आभामण्डल शब्द बहुत प्रसिद्ध हो चुका है। जैन साधना पद्धति में आभामण्डल का प्रतिनिधि शब्द है लेश्या।

हमादी सूक्ष्म चेतना, सूक्ष्म शवीव के स्तव से निकलने वाली भाव वरिमयों और भाव तवंगों का नाम है लेक्या।

ध्यान साधना का प्रायम्भ करने वाले व्यक्ति को आभामण्डल के बारे में अवश्य जानकारी प्राप्त करनी चाहिए।

> ∘≂ मई २०००



### आभामण्डल-(२)

भावधारा और आभामण्डल में बहुत गहरा संबंध है। आभामण्डल को देखकर भावधारा को जाना जा सकता है।

आभामण्डल स्क्रम परमाणुओं की संवचना है। वह दो प्रकार का होता है—

भन से निर्मित

२. भावधारा से निर्मित

स्थूल शर्सीय के भीतन एक सूक्ष्म शनीन है. उत्सका नाम है तैजना शनीय। इस तैजना शनीन के पनमाणू आभामण्डल का निर्माण करते हैं।

> ০৪ সার্হ २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की भार के का कार का कार



भात

भाव के चान प्रकार बतलाए गए हैं----

9. वर्दम उदद के समान

२. खञ्जन उदक के समान

३. बालूका उदक के समान

४. शैल उदक के समान

प्रथम प्रकार का भाव मलिनतर, दूसरे प्रकार का भाव मलिन, तीसरे प्रकार का भाव निर्मल और चौथे प्रकार का भाव निर्मलतर छोता है।

प्रथम प्रकार के भाव में अनुप्रविष्ट जीव मरकर नरक में पैका होता है।

दूसरे प्रकार के भाव में अनुप्रविष्ट जीव मरकर तिर्थञ्च में पैढा होता है।

तीसने प्रकार के भाव में अनुप्रविष्ट जीव मनकर मनुष्य बनता है।

चौथे प्रकार के भाव में अनुप्रयिष्ट जीव मरकर देव बनता है।



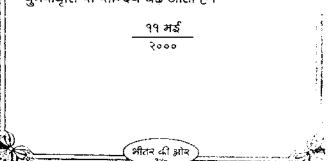
#### भाव द्वांबा पबिवर्तन

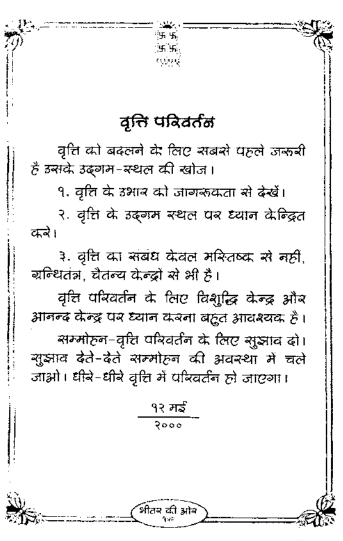
**55 55** 1000

भावना के द्वारा शासीरिक परिवर्तन होते हैं। उत्सके द्वारा आदतों का परिवर्तन भी किया जा सकता है। हदय की धड़कन को कम करने के लिए हल्का-फुल्का होने की भावना करो, वह कम हो जायेगी।

रुक्य की धड़कन को बढ़ाने के लिए कौड़ने की भावना करो, वह बढ़ जाएगी।

भावना के द्वारा अनेक परिवर्तन किए जा सकते हैं। अपने रंग-रूप को बढ़ला जा सकता है। भद्दा सुन्दर बन सकता है। अच्छे भाव की पुनरावृत्ति से सौन्दर्य बढ़ जाता है।





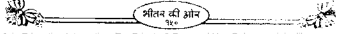
Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

#### वृत्ति का कपान्तवण

ુક્ત કરે. સરસ્ટર

वृत्ति को बदलना सहज-सरल नहीं है। यदि उत्सका रूपान्तरण न हो तो धर्म करने का अर्थ भी सीमित हो जाता है। इससिए धर्म के मनीषियों ने वृत्ति रूपान्तरण के उपायों पर विचार किया। उन उपायों में प्रतिपक्ष भावना और प्रतिपक्ष भावना के चिन्न का निर्माण बहुत महत्त्वपूर्ण प्रयोग है। कोध की वृत्ति का रूपान्तरण करने के लिए क्षमा की भावना एक उपाय है। क्षमा के चिन्न का निर्माण करना अधिक शक्तिशाली उपाय है। इन उपायों का आलम्बन लेकर वृत्ति रूपान्तरण के कठिन कार्य को सुराम बनाया जा सकता है।

> ৭২ সর্হ ২০০০



告編 第5章 (公元)

### पबिवर्तन की प्रक्रिया-(१)

ध्यान परावर्तन की संख्वना (Feed back machanism) की पद्धति है। उसके द्वारा सूक्ष्म शर्माव को प्रभावित करते हैं। उसके वसायन और विद्युत प्रवाह बदलते हैं।

सूक्ष्म क्षत्रीय प्रतिदित्या स्वरूप स्थूल श्राचीय के बसायन और विद्युत प्रवाह को बढलता है। पत्लस्वरूप मनुष्य के विचार, आचार और व्यवहार में परिवर्तन होता है।

Feed back machanism के तत्त्व—

## पबिवर्तन की प्रक्रिया-(a)

पश्चितर्तन दृश्य होता है। उसकी प्रक्रिया अदृश्य होती है। व्यवहार बढल गया है—-इसका हमें पता चलता है। कैसे बढला—-इसका हमे पता नहीं चलता।

एक आदमी अपने व्यवहाव को बदलना चाहता है पर वह बदल नहीं सकता।

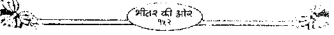
एक आदमी व्यवहार को बदलने का उपदेश सुनता है फिर भी नहीं बदलता।

बहुत बार प्रश्न होता है—इतना सुना, फिर भी परिवर्तन क्यों नहीं हुआ? इस विषय में हम वास्तविकता की उपेक्षा करते हैं।

व्ययहार को बढलने का संदेश या निर्देश जब तक सूक्ष्मतर शरीर तक नहीं पहुंचता तब तक व्यवहार में परिवर्तन नहीं होता।

पश्चितन के लिए पश्चितन की प्रक्रिया को जानना जरूसी है।

> <u>৭২ সর্হ</u> २०००



(5) 为<sub>1</sub> (5) 为5 (5) (3)

#### प्रतिपक्ष भावना-(१)

प्रतिपक्ष भावना के द्वारा पुराने सस्कारो को समाप्त और नए संस्कारों का निर्माण किया जा सकता है—

| क्रोध | प्रतिपक्ष | ঞ্চমা  |
|-------|-----------|--------|
| मान   | प्रतिपक्ष | मृदुता |
| माया  | प्रतियक्ष | ऋजुता  |
| लोभ   | प्रतिपक्ष | संतोष  |

प्रतिपक्ष भावना के द्वारा संस्कार निर्माण की पद्धति इस प्रकार है—

प्रतिपक्षी भाव पत्र दीर्घकालिक एकाग्रता।

२. कार्याटसर्ज की मुद्रा में स्वतः सुझाव। सुझाव दूसने व्यक्ति के द्वारा भी लिया जा सकता है।

३. प्रतिपक्ष भावना के बाब-बाब भीतब तक पहुंचने से नए संस्काब के निर्माण में सफलता मिलती है।



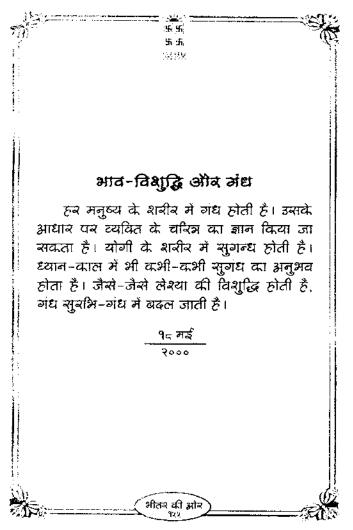
Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

### प्रतिपक्ष भावना-(a)

5. 3.

प्रतिपक्ष भावना का प्रयोग भावत को बढलने का सफल प्रयोग है। इसकी सीमा को समझना जरूरी है। इसका प्रयोग मोह के परिवार को उपशान्त करने में सफल होता है। हर किसी अवस्था को बढलने में वह कारगर नहीं होता। कोध, अहकार आदि कषाय मोह परिवार के सदस्य हैं। इसलिए क्षमा की भावना से कोध को तथा मृदुता की भावना से अहकार को समाप्त किया जा सकता है।

> ৭৬ সর্হ ২০০০



#### प्रशक्त बंग

હ હ

दिन-सत के चौबीस घंटो का निर्वाक्षण करो, पत्रीक्षण करो। कितने क्षणो तक लेक्ष्या था भावधारा प्रशस्त रहती है और कितने क्षणों तक वह अप्रशस्त रहती है ?

निर्वीक्षण और परीक्षण अप्रशक्त से प्रशक्त की ओर ले जाने का हेतु बनता है।

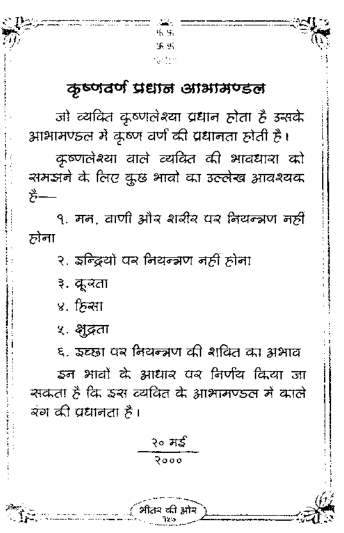
भावधारा को प्रशस्त रखने में प्रशस्त रंग सफायक बनते हैं।

रंग दो प्रकार के होते हैं—

१. प्रकाश का रुंग (Bright colour)

२. अधैकार का रंग (Dark colour)





Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

### तीलवर्ण प्रधान आभामण्डल

5.46

जो व्यवित नीललेश्या प्रधान होता है उसके आभामण्डल में नीलवर्ण की प्रधानता होती है।

नीललेश्या वाले व्यक्ति की भावधारा को समझने के लिए कुछ भावों का उल्लेख आवश्यक है—

१. ईष्यीं

২. নির্লেড্যবা

३. गृद्धि

४. प्रद्वेष

५. शठता

६. बन्सलोलुपता

७. सुख-सुविधा की गवेषणा

इन भावों के आधार पर निर्णय किया जा सकता है कि इस व्यक्ति के आभामण्डल में नीले रंग की प्रधानता है।

> <u>२१ मई</u> २०००

भीतन की आंने

#### कापीतवर्ण प्रद्यान आभामण्डल

जो व्यक्ति कापोतलेश्या प्रधान होता है उसके आभामण्डल में कापोतवर्ण की प्रधानता होती है। कापोतलेश्या वाले व्यक्ति की भावधाश को समझने के लिए कुछ भावों का उल्लेख आवश्यक है—

१. वद्म भाचारवाला

२. मायावी

३. मात्सर्ययुक्त स्वभाववाला

४. दुरिल व्यवहारवाला

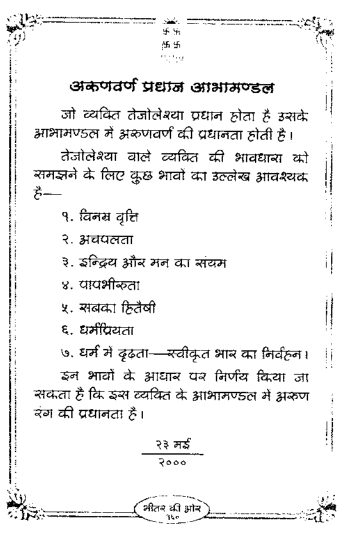
५. दोषपूर्ण वचन बोलनेवाला

इन भावों के आधान पन निर्णय किया जा सकता है कि इस व्यक्ति के आभामण्डल में कापोत वंग की प्रधानता है।

> २२ मई २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



### पीतवर्ण प्रधान आभामण्डल

जो व्यक्ति पीतलेश्या प्रधान होता है उसके आभामण्डल मे पीतवर्ण की प्रधानता होती है।

पचलेश्या वाले व्यक्ति की भावधाश को समझने के लिए कुछ भावों का उल्लेख आवश्यक है—

१. चित्त की प्रशान्ति।

২. হ্রন্ট্রিয় এন বিধািন্স বিত্রায়।

३. कोध, मान, माया और लोभ प्रतनु हो जाते हैं, इसलिए उपशम विशिष्ट बन जाता है।

४. वाणी का संयम

इन भावों के आधार पर निर्णय किया जा सकता है कि इस व्यक्ति के आभामण्डल में पीत रंग की प्रधानता है।

> २४ मई २०००



भीतन की आंग



### श्वेतवर्ण प्रधान आभामण्डल

जो व्यक्ति शुक्ललेश्या प्रधान होता है उसके आभामण्डल में श्वेतवर्ण की प्रधानता होती है।

शुक्ललेश्या वाले व्यक्ति की भावधाश को समझने के लिए कुछ भावों का उल्लेख आवश्यक 犬....

 मन, वचन और काया की मुफ्ति विशिष्ट रुगे जाती है।

२. चित्त सदा प्रसन्न बहुता है।

३. आर्टी और सौढ़ ध्यान का प्रसंग नहीं आता।

४. धर्म्य और शुक्लध्यान की धारा प्रवाहित ਕਨਰੀ ਨੈ।

इन भावों के आधार पर निर्णय किया जा सकता है कि इस व्यक्ति के आभामण्डल में श्वेत रंग की प्रधानता है।

> २५ मई 2000

भीतर की आंर

## विचान प्रेक्षा-(१)

5 5

एकाखता और विचार में द्वन्द्व है। यदि विचार का प्रवाह है तो एकाखता नहीं हो सकती और यदि एकाखता है तो विचार का प्रवाह नहीं हो सकता। एकाखता के लिए जरूनी है एक विचार पर केन्द्रित होना और विचार के प्रवाह को अवरुद्ध करना।

विचार को रोकने का प्रयत्न एकाग्रता में सहायक नहीं होता। विचार को देखना शुरू करो, प्रवाह रूक जाएगा। विचार को देखना ध्यान-साधना का एक महत्त्वपूर्ण प्रयोग है।

> २६ मई २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन



## विचाब के नियम

विचार की उत्पत्ति के चार हेतु हैं—

 वस्तुदर्शन—वस्तुदर्शन के समय ये प्रश्न उपस्थित होते हैं—यह क्या है? यह किसकी है? यह कैसी है? इसका क्या उपयोग है? आदि-आदि।

२. ऱ्मृति—अतीत में दृष्ट, श्रुत या अमुभूत विषय जब न्मृति में आता है. विचान का प्रवाह शुरू हो जाता है।

३. कल्पना—किसी वस्तु का निर्माण और रचना के लिए योजना बनाई जाती है, वह भी विचार की उत्पत्ति का हेतु बनती है।

४. परिनिथति— भावजनित और कतुजनित परिनिथति विचार को उत्तेजना देती है।

> <u> २७ मई</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की भोर



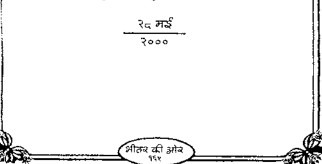
# बांभेद प्रणिधान-(१)

ध्याता और ध्येय के साथ संबंध स्थापित होने पर ही जप अथवा ध्यान सफल होता है।

अफलता के लिए प्रणिधान का अभ्यास जरूसी है। प्रणिधान को प्रकार का होता है—

- ৭. নাগৰ ব্ৰতিযোগ
- २. अभेद प्रणिधान

अभ्यास का प्राचम्भ संभेद प्रणिधान से करना चाहिए। संभेद प्रणिधान के अभ्यास में ध्याता ध्येय के साथ संबंध स्थापित करता है, ध्येय के साथ उसका संश्लेष हो जाता है।



## संभेद प्रणिद्यान-(a)

(55) (55) (63))/

संभेद प्रणिधान की प्रक्रिया का ज्ञान आवश्यक है। अर्ह का जय या ध्यान करने वाले साधक को अर्ह के वलय की कल्पना करनी चाहिए। शसीर के चानों ओन अर्ह का वलय बना हुआ है औन स्वयं उस वलय के मध्य निथत है। इस विधि से अर्ह के साथ संश्लेष हो जाता है।

संभेद प्रणिधान का अभ्यास अभेद प्रणिधान की पृष्ठभूमि बन जाता है।

> <u>२६ मई</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की भोन

#### अभेद प्रणिद्यान

46.46

ध्येय के साथ अभेद स्थापित कर जय अथवा ध्यान करना अभेद प्रणिधान का प्रयोग है। ध्यान करने वाला ध्येय के वाचक पद का ज्ञानकेन्द्र पर ध्यान करे। फिर वाचक के अर्थ के साथ एकात्नकता स्थापित करे। वह मैं ही हूं ऐसा अनुभव करे। इस अभ्यास से अभेद प्रणिधान सिद्ध हो जाता है।

अभेद प्रणिधान की सिद्धि के लिए निवंतर और दीर्घकाल तक अभ्यास करना जरूनी है।

३० मई

2000

भीतर की ओर

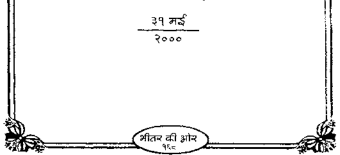


## बबाधातु प्रेक्षा

शनीन प्रेक्षा का एक प्रयोग है सप्तयातु प्रेक्षा। मनुष्य का शनीन सात धातुओं से बना हुआ है। उनकी प्रेक्षा पद्धति यह है-—

नसधातु—-इसका ध्यान पाचनतन्त्र पन किया जाता है। हम जिस अवयव को देखते हैं वह पुष्ट हो जाता है। जिस अवयव पन ध्यान नहीं किया जाता, वह धीने-धीने सिकुड़ने लग जाता है।

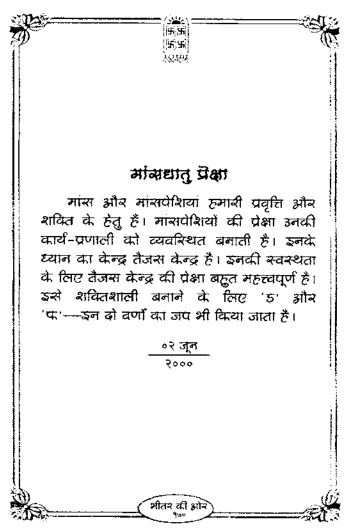
पाचनतन्त्र को स्वस्थ वखने के लिए आसन का प्रयोग किया जाता है। वह कार्य पाचन तन्त्र की प्रेक्षा के द्वारा भी संभव हो सकता है। वृद्ध और रूग्ण व्यक्तियों के लिए वह बहुत उपयोगी है।

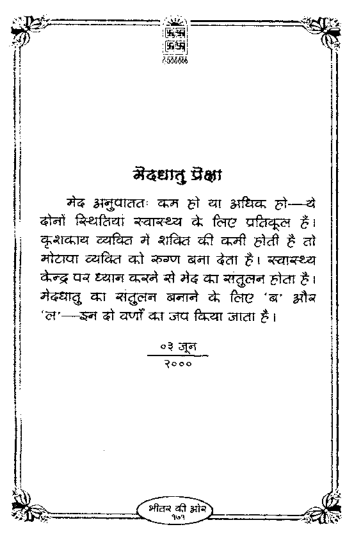


Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org







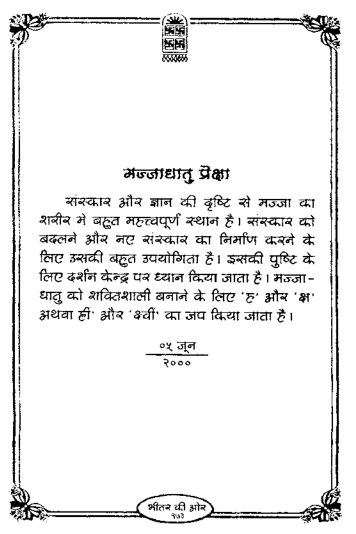
## अक्थिधातु प्रेक्षा

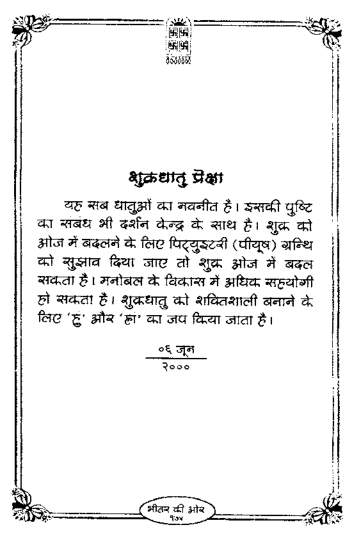
अनिश्व शनीन का मूल आधान है। अस्थि-संस्थान जितना सुदृढ़ और स्वस्थ होता है, शनीन उतना ही स्वस्थ वहता है।

अस्थि संस्थान की स्वस्थता के लिए शवित केन्द्र पन घ्यान किया जाता है। यह केन्द्र पृथ्वी तत्त्व का है औन अस्थि-संस्थान का संबंध पृथ्वी तत्त्व से है। इसे शवितशाली बनाने के लिए 'व' औन 'स'—इन को वर्णों का जय किया जाता है।

> <u>০४ जून</u> २०००

भीतर की आर





#### मंत्रसिद्धि की पहचान

भि म रूस्टर्स्ड

मंत्र का जय बहुत उपयोगी है। बहुत लोग इसका प्रयोग करते है किन्तु जय के द्वारा होने वाली शासीसिक और मानसिक प्रतिक्रियाओं का निर्साक्षण होना आवश्यक है। उनका सम्यक् निर्साक्षण किए बिना मंत्रसिद्धि तक पहुचना सहज सरवल नहीं है। जय के समय शर्सीर में अनेक प्रकार के प्रकम्पन पैढा होते हैं। वे प्रकम्पन इस बात की सूचना ढेते हैं कि जय कितना आगे बढा है। इस प्रकार मानसिक प्रकम्पनों का सूक्ष्म निर्साक्षण करने पर पता चलता है कि मन में कितना उत्साह और उल्लास बढा। मानसिक उल्लास की वृद्धि-मंत्रसिद्धि की प्रमुख पहचान है।

> ०७ जून २०००





## कहां होता है मंत्र का उत्थान ?

शब्द दो प्रकार का होता है----

९. सूक्ष्म २. स्थूल

सूक्ष्म शब्द प्राणमय औव मनोमय होता है। स्थूल शब्द वर्णात्मक और अर्थ का व्यञ्जक होता है।

जप की साधना करने वाले व्यक्ति को यह जानना जरूरी है कि जप्य मंत्र के शब्दों का उत्थान कहां से होता है और वे कहां तक समाप्त होते हैं ? प्राणमय शब्दों का उत्थान शक्तिकेन्द्र (मूलाधार) से होता है। वह उच्चारण के स्थानों तक पहुंच जाता है।

> ०⊏ उन्न २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की ओन



## मंत्र की बिद्धि

मंत्र का जप करते समय इष्ट की सक्निधि का अनुभव करें। केवल शब्कोच्चारुण से मंत्र की सिद्धि नहीं होती। शब्दोच्चारुण के साथ-साथ इष्ट की सन्निधि का अनुभव होता है तब मंत्र प्राणवान बन जाता है।

जप के समय तैजस केन्द्र पर ध्यान केन्द्रित कर्ब और अनुभव कर्ब, वह प्रकाश से भन गया।

तैजन्म केन्द्र से प्रकाश की धाना को ऊपन उठाएं, उसे ज्ञानकेन्द्र तक ले जाएं। वहां उस मंज्ञ का अनुभव करें। साधना की सफलता मिल जाएगी।

> <u>०१ जून</u> २०००





## मंत्रीच्चारण की विधि-(१)

मंत्र साधक के लिए मंत्रोच्चावण की विधि का ज्ञान जरूबी है।

विधि के प्रमुख सूत्र ये हैं----

 मंत्र के वर्णों का उच्चारण करते समय पूर्व वर्ण और उत्तर वर्ण के उच्चारण में अंतराल नहीं होना चाहिए।

२. बीजाक्षनों का उच्चान्रण कनते समय हन्स्व, दीर्घ औन प्लुत मात्राओं पन ध्यान देना चाहिए। मंत्राक्षनों का उच्चान्रण न अति शीध औन न अति विलम्बित होना चाहिए। उच्चान्रण की मध्यम पद्धति उचित है।

> <u>१० जून</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

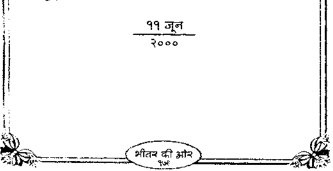
भीतर की ओर

## मंत्र<del>ोच्चारण</del> की विधि-(a)

**15 5** 

३. मंत्र का उच्चारण स्वाभाविक श्वास के साथ करना चाहिए। श्वास यदि शीघ्र गति से चलता है तो मंत्र का सम्यक् अनुभव नहीं होता। श्वास यदि एकदम धीमी गति से चलता है तो मंत्र का उच्चारण बीच में ही रूक जाता है। इसलिए मध्यवाही श्वास के साथ मंत्र का उच्चारण करना चाहिए।

यदि मंत्र बहुत लम्बे हो तो उनका विभाग कर मध्यमवाही श्वान्त के साथ उट्यारण करना चाहिए।



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



# मंत्र साधना के तीन सीपान

मंत्र साधना की तीन अवस्थाएं हैं----

१. विकल्प--विचानातमक

२. संजल्प—अतर्जल्प

३. विमर्श—निर्विकल्पक ज्ञान

विकल्प प्रार्थमिशक अवस्था है। संजल्प की अवस्था में मंत्र का बार-बार मानसिक उच्चारण होता है। उससे मंत्र की अर्थातमा स्पष्ट होती जाती है।

संजल्प का अभ्यास कवते-कवते मंत्र देवता के साथ अभेद प्रणिधान हो जाता है। उस अवस्था में ध्येय का साक्षात्काव हो जाता है। वह मंत्र की निर्विकल्प अवस्था है।

> <u> १२ जून</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओब



#### अजपाजप

हुठयोग में अजपाजप का बहुत महत्त्व श्रहा है। उत्सके लिए 'सोडहं' का प्रयोग किया जाता है। यह श्वास की ध्वनि का प्रतीक है। श्वास लेते समय 'सकार' और श्वास के रेचन के समय 'हं' की ध्वनि का अनुभव होता है।

अजपाजप के लिए १. सोऽहं २. हंग्सः ३. ३७ ४. अर्टम् ४. हुं का प्रयोग किया जाता है।

'हु' कूर्मनाड़ी का बीज है। वह महाध्वनि है। उत्सके अजयाजय तक पहुंच जाने पर विकार विरार्जित हो जाते हैं।

> <u> ৭३ </u>র্ল २०००





**15** 56

समाज में सब प्रकार के लोग होते है। कुछ व्यक्ति दूसनों को प्रभावित कन उन्हें गलत दिशा में ले जाने का प्रयत्न कनते हैं। इस स्थिति में साधक को सावधान नहना जरूनी है।

कोई असाध्य या बड़ा कार्य करना हो अथवा कोई दूसना व्यक्ति अपनी शक्ति का प्रयोग कन, साधक की शक्ति को कम या विकृत करने का प्रयोग करे तो उस समय साधक अपने इष्ट के तेजस्वी रूप को अपने में समापन्न कर ले, उससे ताढात्म्य हो जाए। यह बाह्य प्रभाव से बचने का महत्त्वपूर्ण कवच है।

> १४ जून २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओब



#### केंद्रच बच्हा

निम्न विद्यासें से अथवा निम्न वृत्ति वालों की संगति से बचने के लिए तालयुक्त श्वास लो। मानसिक कल्पना के द्वारा अपने चारों और विचार का अंडाकार घेरा बनाओ। यह कवच है।

एक मान्त्रिक मंत्र-साधना के समय कवच का निर्माण करता है। यदि वह सुरक्षा कवच का निर्माण न करे तो साधना में विध्न उपस्थित हो सकता है। एक साधक को भी अपनी पविन्नता बनाए रखने के लिए कवच का निर्माण अवश्य करना चाहिए।

৭২ ত্ল

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



# उच्चारण का मूल्य~(१)

संस्कृत में 'नमो' और प्राकृत में 'णमो' ढोनों शब्द नमस्कार के लिए प्रयुक्त किये जाते हैं। किन्तु 'न' और 'ण' के उच्चारण की प्रतिक्रिया भिन्न होती है।

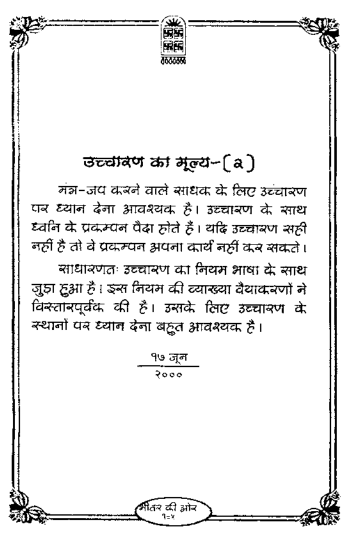
जीश करण (Negative) विद्युत प्रधान है और मस्तिष्क धन (Positive) विद्युत का केन्द्र है। तालु मस्तिष्क की निचली परत है।

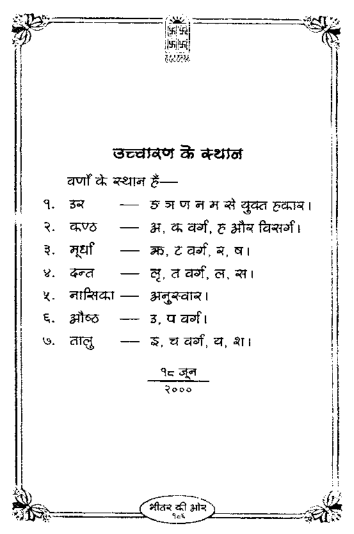
'ण' का बार-बार लयबद्ध उच्चारण करने पर जीभ का तालु से घर्षण होता है। यह ऋण और धन विद्युत का संगम स्थल है। इससे दर्शनकेन्द्र का जागरण होता है। पिट्युइटर्सी और पाइनिअल ग्रन्थियां प्रभावित होती है।

> <u> १६ जून</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

र्मतिर की ओर





### अर्थ के साथ तादात्म्य

5 5 5 5

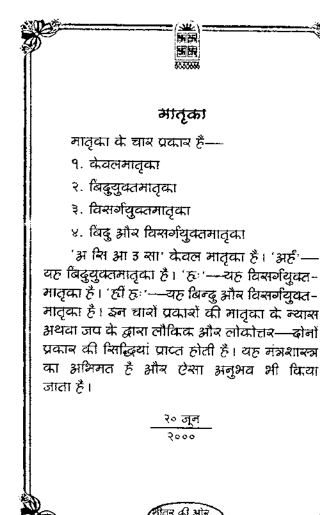
शब्द और अर्थ—मंत्र-सांघना में इन दोनों पर घ्यान देना जरूरी है। उसके लिए पहली शर्त है शब्द का विधिपूर्वक उच्चारण हरूव, दीर्घ, प्लुत का यथोचित उच्चारण।

अर्थ का महत्त्व उच्चावण से भी अधिक है। शब्द वाचक है। उसका वाच्य जितना स्पष्ट होता है और उसके साथ जितना ताबात्म्य स्थापित होता है, उतनी ही मंत्र की सिद्धि प्राप्त होती है। इसलिए जप करने वाले को वाच्य अर्थ का स्पष्ट बोध होना चाहिए। उसके साथ एकात्मकता स्थापित कर उसका प्रयोग करना चाहिए।

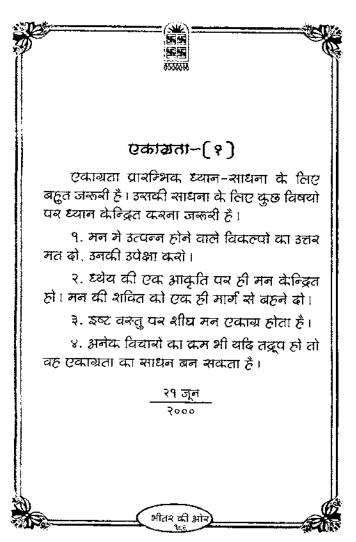
> <u>१६ जून</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की भोन



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



## एकाश्वता-(a)

निर्विचार अवस्था अतीन्द्रिय चेतना के जागरण के लिए एक महत्त्वपूर्ण प्रयोग है। कोई भी साधक प्रथम चरण में निर्विचार नहीं होता। जैसे-जैसे एकाग्रता सघन होती है, निर्विचार अवस्था आ जाती है। इस अवस्था में मस्तिष्क में अल्पा तर्रगें प्रभावित होती हैं और व्यक्ति अपूर्व आनन्द का अनुभव करता है। एकाग्रता व निर्विचारता की स्थिति में जो आभामण्डल बनता है वह बहुत ही उन्नत और चमकीला होता है।

> २२ जून २०००

# एकाञ्चता-(३)

ાઝ છા છાછા હસ્ટાઓ

सरुज श्वास अथवा ढीर्घश्वास का प्रयोग एकाग्रता के लिए तथा शानीरिक और मानसिक स्वास्थ्य के लिए बरुत उपयोगी है।

जब-जब चंचलता बढ़े, उस समय दीर्घश्वास का आलम्बन उसकी वृद्धि को सोकने में सफल होता है। माला जप करने वाले इस बात पर विशेष ध्यान केन्द्रित करें। दीर्घश्वास के साथ चलने वाला जप एकाग्रता के साथ हो सकता है। श्वास की मंदगति शरीब और मन की चंचलता को कम करती है। यह सिद्ध प्रयोग है।

> <u>२३ जून</u> २०००



भीतर की ओर

#### मघन एकाखता

एकाग्रता को सघन करने के लिए सूक्ष्म आलम्बन आवश्यक है। प्रथम अवस्था में श्वास के साथ अर्ह का जप किया जाता है। उत्तर अवस्था में शब्द छूट जाता है। केवल श्वास की ध्वनि को सुनने का अभ्यास किया जाता है। श्वास लेने और छोड़ने के अभ्यास किया जाता है। श्वास लेने और छोड़ने के अभ्यास किया जाता है। श्वास लेने और छोड़ने के अभ्यास किया जाता है। श्वास तेने औ सुनने का अभ्यास एकाग्रता को संघन बनाता है। शब्दातीत चेतना के क्षण में सूक्ष्म सत्य को पकड़ने की शक्ति पैदा होती है इसलिए अभ्यास की उत्तर भूमिका में सूक्ष्म आलम्बन का प्रयोग जरूबी हूं।

> २४ जून २०००

भीतन दी आन्

### एकासता के क्तब

एकाग्रता के विकास के साथ गंध और रस का भी अनुभव किया जाता है।

चंचलता में वंग, गंध और स्पर्श को हमावी व्यवत चेतना पकड़ नहीं पाती। एकाग्रता की अवस्था मे उनका ग्रहण हो जाता है।

एकाग्रता के अनेक स्तन है। पृथक्-पृथक् स्तनों पर पृथक्-पृथक् प्रकार के अनुभव होते हैं। भिप्रग्रहण, चिनग्रहण आदि विकल्प इन पर ही निर्भन करते हैं।

> <u>२१ जून</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन



### एकाग्रता की भूमिकाएं

एकाग्रता जैसे-जैसे पुष्ट होती है वैसे-वैसे विषय बोध का परिवर्तन होता जाता है। एकाग्रता की अनेक भूमिकाएं हैं—

 ध्यामावस्था में बाह्य वस्तु का बोध बना बहुता है।

२. बाह्य वस्तु का बोध नही होता।

३. शर्वीय का ज्ञान बना वहता है।

४. शबीव का ज्ञान नहीं वहता। इस अवस्था में साधक को अनुभव होता है, मेवा शवीव कहां चला गया ?

५. ध्येय का ज्ञान बना बहता है।

६. ध्येय का ज्ञान नहीं चहता। इस भूमिका में ध्याता औव ध्येय एक बन जाते हैं।

> <u>२६ जून</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतर की ओर



### एकांग्रेता की अवस्थाएं

ध्यान का अर्थ केवल एकाग्रता नहीं है। एकाग्रता ध्यान है, पर ध्यान एकाग्रता से परे ਸੀਨੈ।

एकाग्रता सविकल्प ध्यान है। वह जैसे-जैसे संघन बनती है, विकल्प और विचार निःशेष होते चले जाते हैं।

एकाग्रता की प्रथम अवस्था में शब्दबोध और अर्थबोध दोनों होते हैं। ध्यान करने वाला बाहर के शब्द को सुनता है और उसके अर्थ पर भी ध्यान चला जाता है।

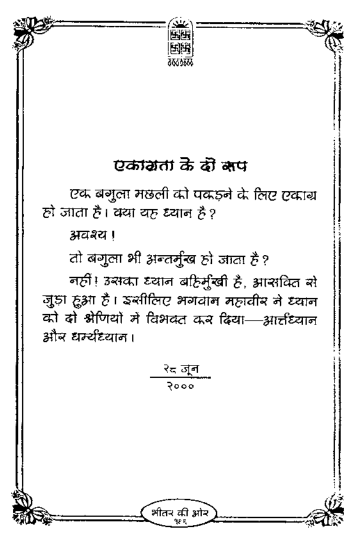
एकाग्रता की दूसरी अवस्था में शब्द सुनाई देता है. अर्थ पत्र ध्यान नहीं जाता।

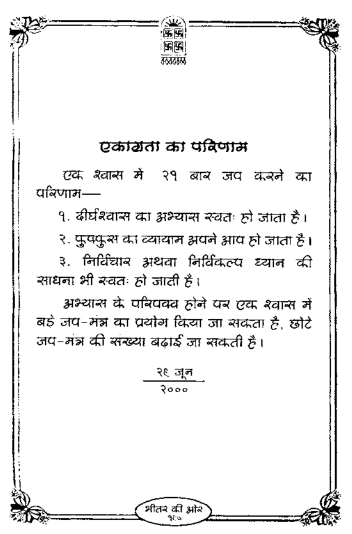
एकाग्रता की तीसनी अवस्था में शब्द भी ञ्जूनाई नहीं देता।

> २७ जून 2000



भीतन की ओन







## पृथ्वी तत्त्व

पृथ्वी तत्त्व का स्थान है शक्तिकेन्द्र (मूलाधार चक्र)। अस्थि, मांस, त्वचा, रोम और स्वतवाहिनियां—इन पांचों का पृथ्वी तत्त्व से संबंध है। कनिष्ठा अंगुली को अंगूठे से दबाने पर शबीर मे पृथ्वी तत्त्व का संतुलन होता है।

२९ दिसम्बर से २० मार्च तक शरीर में पृथ्वी तच्च की प्रधानता रहती है।

> ३० जून २०००





#### র্বল নন্দ্র

जल तत्त्व का क्थान है क्वाक्थ्यकेन्द्र (क्वाधिव्ठान चक)। कान, क्षित्र के बाल और हड़ियो में जलीय परमाणुओं की विद्यमानता है। अनामिका अंगुली को अंगूठे से ढबाने पर शरीस में जलतत्त्व का संतुलन होता है।

आसू, कप, थूक, बक्त, प्रस्वेब, श्लेष्म आदि पर इस तत्त्व का नियन्त्रण है। इसकी अधिकता से गैस, हब्य पर असर, मुख कीका, हकलाना, चमड़ी में कम्पन आदि रोग होते हैं। इस तत्त्व पर नियन्त्रण होने से भूख-व्यास शान्त होती है और मैत्री का विपाक होता है।

२९ मार्च से २० जून तक शबीब में जल तत्त्व की प्रधानता वरुती है।

> <u>०१ जुलाई</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



### अमिन तत्त्व

अश्नि तत्व का स्थान है तैजसकेन्द्र (मणिपुर चक्र)। रक्तवाहीनियों में आग्नेय परमाणु विद्यमान रहते हैं। अश्नि तत्त्व का स्थान है अंगूठा। तर्जनी अंगुली को अंगूठे से ढबाने पर शर्यार में अश्नि तत्त्व सक्रिय होता है।

हदय और आंतों पर इस तत्त्व का नियन्त्रण है। इसकी अधिकता से कब्ज, शरीर पर धब्बे आदि शारीरिक बीमारियां होती है। इसकी कमी से छोटी आंत प्रभावित होती है। यह तत्त्व भूख, प्यास, जींद और आलस्य को दूर कर देवीप्यता प्रदान करता है। इस तत्त्व की प्रधानता के समय कोई निर्णय नहीं लेना चाहिए।

२९ जून से २० सितम्बर तक शरीर में अगिन तत्त्व की प्रधानता रहती है।





### वायु तत्त्व

वायु तत्व का स्थान है आनन्दकेन्द्र (अनाहत चक)। यह सम्चे शनीन में व्याप्त है। तर्जनी अंगुली को अंगूठे के मूल में क्वाने पन शनीन में वायु तत्त्व सक्रिय होता है। इसकी सक्रियता से स्फूर्ति नहती है. प्राणशक्ति प्रबल बनती है, शानीरिक शक्ति मजबूत होती है।

धाण शवित पन इस तत्त्व का नियंत्रण है। इसकी अधिकता से गले व छाती का दर्द, बुखान, कब्ज, हिचकी, लकवा और गठिया आदि तोग उत्पन्न होते है। इसके प्राधान्य से नकासत्मक विचार व मानसिक तनाव पैदा होता है।

२१ सितम्बन से २३ दिसम्बन तक शनीन में वायू तत्त्व की प्रधानता रहती है।

> ०३ जुलाई २०००

भीतन्न की ओन्ने

#### आकाश तत्त्व

(5 S) 11270

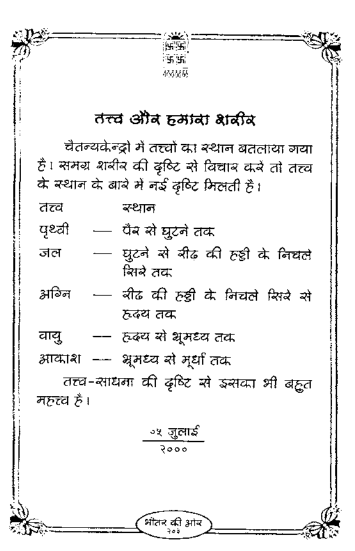
आकाश तत्व का रूथान है विशुद्धि केन्द्र (विशुद्धिचक)। शरीर के पोले भाग में यह तत्त्व विद्यमान है। मध्यमा अंगुली को अंगूठे से ढवाने पर शरीर में आकाश तत्त्व सकिय होता है। इसकी सकियता से आध्यात्मिक जागरण होता है, शरीर कान्तिमय बनता है और स्वभाव में उदारता आती है।

पुपपु,स, यकृत और पित्ताशय पर इसका नियन्त्रण है। इसके आधिवय से निराशा, चिइचिडापन, गुरसा और मानसिक बीमारियां होती है। इस तत्त्व का प्रभुत्व होने से मानसिक शक्तियों का जागरण होता है।

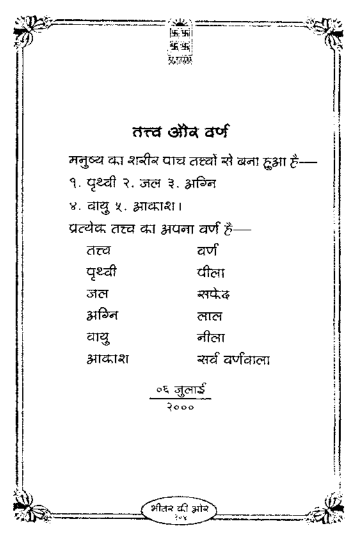
> ०४ जुलाई २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

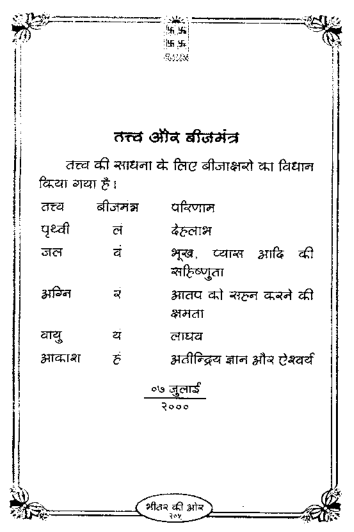
भीतर की ओर



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



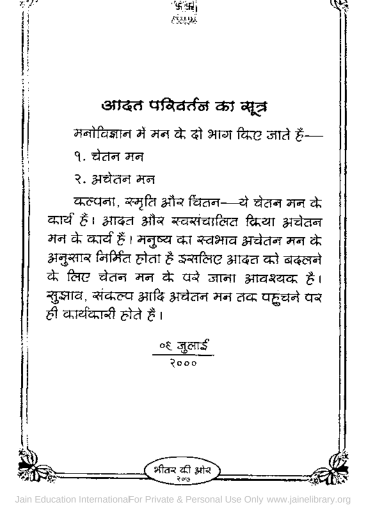
Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

### नाड़ी औब तत्त्व

नाडिया तीन हैं—इडा, पिंगला और सुक्रुम्ना। तत्त्व पांच हैं—9. पृथ्वी तत्त्व २. जल तत्त्व ३. अग्नि तत्त्व ४. वायु तत्त्व ४. आव्दाश तत्त्व ।

पिंगला के प्रवाह में तीन तत्त्व चलते हैं— १. अग्निन तत्त्व २. वायु तत्त्व २. आकाश तत्त्व ।

भांख बंद कर दर्शन केन्द्र के सामने जो रंग दिखाई दे उससे सबद्ध तत्त्व का पता चल जता है। सफेद दंग — जल तत्त्व पीला रंग — पृथ्वी तत्त्व लाल रंग — अग्नि तत्त्व नीला रंग — वायु तत्त्व आसमानी रंग — आकाश तत्त्व <u>० द</u> जुलाई २०००



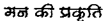
## पहले शबीब फिब मन

मानसिक विकास हो----यह चाह बहुत प्रबल है। साधक को मानसिक विकास से पहले कायिक विकास पर ध्यान देना चाहिए। साधना के क्षेत्र में शर्बीर जितना सहयोगी है, उतना मन नहीं।

जो साधक शरीर में प्रवरुमान प्राण के प्रवारु को नहीं जानता, शरीर में बनने वाले विभिन्न रसायनों और प्रोटीनों को नहीं जानता, वह साधना का विकास नहीं कर सकता, मानसिक विकास भी नहीं कर सकता।

> <u> १० जुलाई</u> २०००

शीतन दी धोन



श्वास न प्रिय होता है और न अप्रिय। वह जीवन का एक नियम है। उसके आधार पर वह आता रहता है।

श्वास एकाग्रता का बहुत अच्छा आलम्बन है। मन की चंचलता को कम करने के लिए उसे देखना जरूनी है। जो व्यक्ति श्वास की गति को देखना शुरू करता है वह मन की गति को नियमित कर देता है।

चंचलता मन की प्रकृति है। उसे निश्चल नहीं किया जा सकता। श्वास के आलम्बन से उसकी चंचलता को कम किया जा सकता है।

> <u> ११ जुलाई</u> २०००



### मन की शक्ति

**15-5** 160.00

एकाग्रता, संकल्प और निर्विचार अवस्था-साधना के ये तीन महत्त्वपूर्ण पक्ष हैं। इनके द्वारा मन की शवित का विकास किया जा सकता है।

विकसित मन की कार्यक्षमता बढ़ जाती है—

 असके द्वारा दूसने के विचार जाने जा सकते हैं।

दूसनों तक अपने विचान भेजे जा सकते हैं।
 दूसन्थ लोगों को निर्देश दिए जा सकते हैं।

४. दूसर्सों के विचार बढले जा सकते हैं।

५. दूसर्सो को स्वस्थ किया जा सकता है।

৭২ जुलাई २०००

्रीतर की ओर

### मानसिक शक्ति का विकास

(5,5) (5,5) (5,5)

मन की शकित कल्पना से अधिक है। उसके विकास के सूत्र हाथ में न आए तो शकित का उपयोग नहीं हो सकता। निश्चित लक्ष्य बनाएं। लक्ष्य की ओर गति करने के लिए अपेक्षित एकाग्रता यदि हो तो शकित का अकल्पित प्ररूपोट हो सकता है।

विकास के लिए एक सूत्र बनाओ। उस पर विचार करो। कुछ समय बाद विचार से निर्विचार की अवस्था में चले जाओने। ज्ञात या अज्ञात रूप में शक्ति का जानरण शुरू हो जाएगा।

> ৭३ जुलाई २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की आन

## जाना होंगा मन में परे

4 4

कोध नहीं करना चाहिए, उसका परिणाम अच्छा नहीं होता—यह जानता हुआ भी आदमी कोध करता है।

अहंकार आदि प्रत्येक वृत्ति की भी यही स्थिति है। ऐसा क्यों ? मन नहीं चाहता—यह काम करू, फिर भी आदमी वह काम कर लेता है।

इसका कार्यण समझने का प्रयत्न करें। मन के काम में बाधा पहुंचाने वाले तत्त्व करा है? श्रमीर के भीतर हैं। इसलिए श्रदीर के भीतर होने वाले सासायनिक परिवर्तनों को जानना जरूबी है।

> <u>৭४ जुलाई</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की आंन



## अमन की साधना-(१)

मानसिक एकाखता अथवा मन से परे की साधना के जो साधन हैं उनमें जीभ का भी महत्त्वपूर्ण स्थान है।

जीभ ज्ञानेन्द्रिय है। उसकी कर्मेन्द्रिय है जननेन्द्रिय। जीभ पर संयम करने का अर्थ है जननेन्द्रिय पर संयम।

हुठयोग में जिह्ना संयम का एक महत्त्वपूर्ण प्रयोग है खेवनी मुद्रा। उन्सकी साधना हन व्यक्ति के लिए सरल नहीं है। उसकी साधना का एक वैकल्पिक रूप है जीभ को तालु की ओन ले जाकन निथन करो।

जीभ को अधर में रखना जिह्ना-संयम का दूसरा प्रयोग है।

> <u> ৭২ जुलाई</u> २०००

भीतन की झोन



95-96 95-95 70-750

विकल्प का उदय शब्द से होता है। शब्द को अशब्द में बदले बिना मौन कैसे संभव होगा ?

मौन का अर्थ है वाक्-विच्छेद। बहिर्जल्प को बोकना औपचारिक मौन है। अन्तर्जल्प को बोकना वास्तविक मौन है।

वर्ण को वर्णहीन अविच्छिन्न नाकरूप में परिणत न किया जा सके, नाक को बिन्दुरूप में प्रतिष्ठित न किया जा सके, तब तक विकल्पों का अन्त संभव नहीं होगा।

> ৭६ जुलाई २०००

श्रीतर दी भोर

### मनौबौम का हेतु

चिकित्सा-शास्त्र में मानसिक सोग पर बहुत विचार किया गया है। मानसिक चिकित्सा के लिए मनश्चिकित्सा का स्वतन्त्र विभाग है और मनश्चिकित्सक मनोरोगों की चिकित्सा भी करते हैं।

मनोबोग पैदा होने का कारण क्या है? इस पर विचार करे। शर्मीरवोग मनोबोग के हेतु बनते हैं। इससे भी बड़ा कारण है भावात्मक रोग।

शनीय को संचालित करता है मन और मन को संचालित करता है भाव। यदि भाव स्वरूथ नहीं है तो मन स्वरूथ कैसे होगा?

> <u>৭৬ জুলার্হ</u> ২০০০

भीतर की भोर



# मक्तिष्क-(१)

मस्तिष्क के को भाग है—दायां भाग अचेतन और अर्द्धचेतन कियाओं से संबद्ध है। यह अध्यातम, प्रज्ञा और अतीन्द्रिय चेतना का केन्द्र है। इसे प्रशिक्षित या जागृत करने के लिए चेतन मन को निष्किय करना आवश्यक है। समाधि की अवस्था में वह स्वयं प्रशिक्षित होता है।

योग विद्या के अनुसार इंडा का प्राणप्रवाह होता है तो मस्तिष्क का दायां भाग संक्रिय हो जाता है।

पिंगला का प्राणप्रवाह होता है तो मस्तिष्क का बायां भाग सक्रिय हो जाता है।

सुषुम्मा का प्राणप्रवाह होता है तब मस्तिष्क का पूरा भाग सक्रिय हो जाता है।

> <u>१</u>⊏ जुलाई २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की आर

# मंक्तिष्क-(a)

मस्तिष्क का एक भाग भावात्मक (Emotional) है। वह अवचेतक (Hypothalamus) के माध्यम से पीयूष बन्धि (Pituitory Gland) पर नियन्त्रण करता है। पीयूष बन्धि के माध्यम से शेष सब बन्धियों पर नियन्त्रण करता है। भावात्मक मस्तिष्क कषाय (कोध आदि) की अभिव्यक्ति का क्षेत्र है।

मस्तिष्क की कार्यप्रणाली का सम्यक् बोध किए बिना आवेश को संतुलित करना सबल नहीं है।

<u>9६ जुलाई</u> २०००

#### मक्तिष्क पौद्मलिक है

i Sing Sing

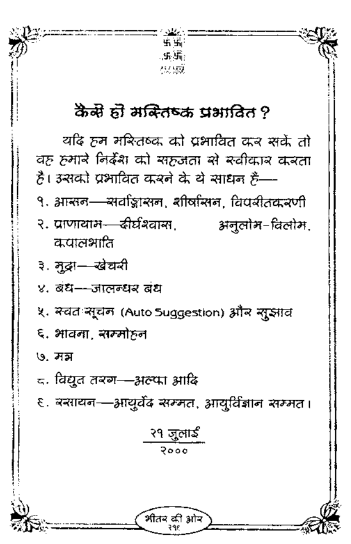
मस्तिष्क और मन एक नही हैं। मस्तिष्क यौद्गलिक (भौतिक) है। एक वैज्ञानिक मस्तिष्क के नाड़ी संस्थान और विद्युत-रासायनिक जाल का नेखायिन बना सकता है। वह चेतना को नहीं पकड़ संकता।

चेतना शवित का अजस स्रोत है। मस्तिष्क सारे शनीन का संचालन करता है औन मस्तिष्क को संचालित करने वाली शवित है चित्त। मस्तिष्क की गतिविधि को समझने के लिए चेतना के सूक्ष्म सूत्रों और नियमों को पकड़ना जरूरी है।

> ২০ জুলার্হ ২০০০

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओन



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

#### मक्तिष्कीय क्षमता

**5** 

मस्तितष्क में असीम क्षमता है। चंचलता के कारण उनका उपयोग नहीं होता।

संपूर्ण मनोयोग से किसी एक दिशा में मस्तिष्कीय क्षमता को नियोजित किया जाए तो प्रसुप्त मस्तिष्कीय क्षमता को जगाया जा सकता है।

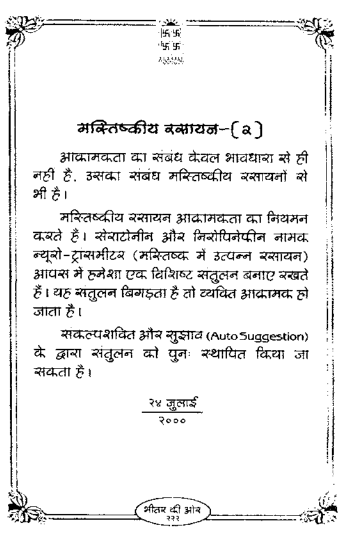
मस्तिष्क में इच्छानुकूल नई आढतों का प्रवेश किया जा सकता है। पुरानी आढतों में काट-छांट की जा सकती है। इस कार्य में जितनी एकाग्रता अधिक होगी, उतनी ही सफलता अधिक मिलेगी।

> <u>२२ जुलाई</u> २०००



# मंक्तिष्कीय बसायज-[१] रसायन के विषय में आधुनिक विज्ञान की खोज से एक नए रसायन का पता चला है। वह एण्डोन्नफिन (Andorphin) ग्रुप का एनकेफेलिन नाम का बसायन (Hormone) है। इसका निर्माण मस्तिष्क स्वयं करता है। इसके द्वारा मस्तिष्कीय नियन्त्रण को शिथिल करने वाले तत्त्वों की बोकथाम होती है। इससे मनोबोग औब तनावजन्य व्याधि से मुवित मिलती है, मनोबल ढूढ़ होता है। २३ जुलाई 2000 , श्रीतर की ओर

5115



#### मक्तिष्क और चन्द्रमा

SE S.

चन्द्र की कलाओ का प्रभाव मनुष्थ के सूर्थ-स्वन और चन्द्रस्वन पन होता है। स्वन के माध्यम से उनका प्रभाव मस्तिष्क पन पडता है। अष्टमी को वत आदि की साधना की जाती है उससे मस्तिष्क को अधिक शकित मिलती है और उसका संतुलन बना बहता है।

चन्द्रमा और समुद्र के ज्वार-भाटे का संबंध है। मनुष्य के शरीर में जलतत्त्व की प्रधानता है। इसलिए उसकी रश्मियों का प्रभाव उस पर पड़ता है। अष्टमी, चतुर्दशी आदि पर्व तिथियों पर अधिक पड़ता है। इसीलिए उन दिनों में साधना के विशेष प्रयोग किए जाते है।





5.51

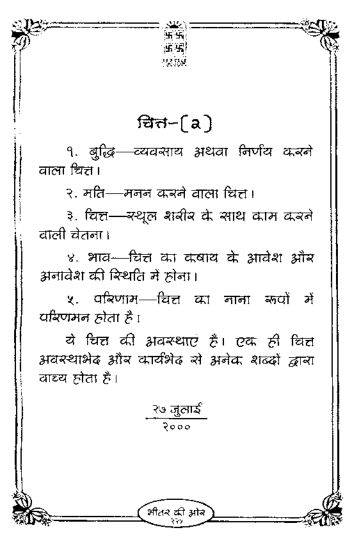
योग साहित्य में मस्तिष्क पर बहुत कम लिखा गया है। चेतना अथवा चित्त के बारे में काफी लिखा गया है।

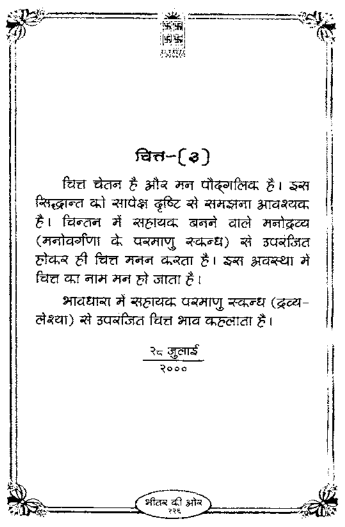
चेतना सूक्ष्म शरीन के माध्यम से स्थूल शरीन तक आती है। सूक्ष्म शरीन औन स्थूल शनीन का संगम-स्थल अवचेतक (Hypothelamus) है।

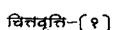
चित्त अपनी चेतनात्मक प्रवृत्ति शर्वीव, वाणी और मन के माध्यम से करता है। चित्त और मन एक नही हैं। चित्त चेतन है और मन पौढ्रालिक है।

> २६ जुलाई २०००

भीतर की ओर रस







5.5

मनुष्य की चित्तवृत्ति सदा समान नहीं २हती। वह बदलती २हती है। एक दिन मनुष्य खिन्न और उदासीन होता है और दूसरे दिन वह प्रसन्नचित्त हो जाता है।

भनुष्य की चित्तवृत्ति का सम्बन्ध मस्तिष्क भौब शबीब दोनों से है। मस्तिष्क शबीब का संचालन कवने वाला है। वह भाव की उत्पत्ति का केन्द्र है। विशुद्ध और अशुद्ध भाव की उत्पत्ति का कारण केवल मस्तिष्क में ही नहीं खोजना चाहिए। उसके लिए सुक्ष्म शबीब तक जाना जरूबी है।

<u>२१ जुलाई</u> २००० शीतर वी झोर



# चित्तवृत्ति-(a)

सप्ताह में सात दिन होते हैं। सभी दिनो मे चित्तवृत्ति समान नहीं सहती। एक दिन के चौबीस घण्टों में भी उसमें भिन्नता पाई जाती है। इसका हेतु आन्तर्सिक और बाहरी वातावरण है। स्वरोदय और जैविक घड़ी के आधार पर इसे समझा जा सकता है।

उपाध्याय मेघविजयजी ने चित्तवृत्ति के साथ ऋतुचक का वर्णन किया है।

|                               | 11              |
|-------------------------------|-----------------|
| चित्तवृत्ति                   | कतु 🛛           |
| अर्हकार उटकर्ष की चित्तवृत्ति | वसन्त           |
| कोध-तृष्णा                    | ग्रीष्म         |
| प्रसम्मता                     | वर्षा ।         |
| पवित्रता                      | থাৰত্ব 📗        |
| प्रबीप्त जठसाग्नि             | रुंमन्त         |
| लज्जा, पीडा                   | <b>রিা</b> থিার |
| <u>३० जुलाई</u><br>२०००       |                 |
| भीतन की अपि                   |                 |
|                               |                 |



# चेतना के क्तव-(१)

चित्त की व्यायक अवधारणा के लिए चेतना के विभिन्न स्तर्जों को समझना आवश्यक है। चेतना के पांच स्तर हैं----

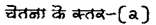
२. चेतना का क्रूसरा स्तर्न—जागृति ।

३. चेतना का तीसवा क्तव---ऐन्द्रिक---गांजा, चर्व्स जैसे उन्मेषक द्रव्यों के प्रयोग से यह स्तव प्राप्त होता है।

४. चेतना का चौथा स्तर—कोशिकाओं की चेतना का स्तर—यह इन्द्रियो से परे शुद्ध मानसिक चेतना का स्तर है।

५. चेतना का पांचवां स्तर—अतिचेतना का स्तर—यह इन्द्रियचेतना से पर्व का स्तर है।

> ३१ जुलाई २०००



:**'55 '55**] 25.5746

चेतना का सम्बन्ध अनेक प्रवृत्तियों के साथ है इसलिए उसके वर्गीकवण भी अनेक हैं। दूसरा वर्गीकवण इस प्रकार है—

 भंज्ञास्तरीय चेतना—चेतना का सम्बन्ध ज्ञान और संवेदना दोनो के साथ है। संज्ञा संवेदनात्मक है।

२. इन्द्रिय चेतना----वर्तमान का ज्ञान करने वाली चेतना।

- ३. मनस चेतना-दीर्घदालिक चेतना।
- ४. बुद्धि चेतना—निर्णायक चेतना।

५. प्रातिभ चेतना-योगी चेतना।

६. अतीन्द्रिय चेतना---प्रत्यक्ष चेतना।

७. निर्वावरण चेतना---ज्ञान के आवरण का पूर्ण विलय होने पत्र उत्पन्न चेतना।

৽ঀ अगस्त

2000

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



#### चेतना का पबिवर्तन

चेतना-परिवर्तन के द्वारा व्यक्ति में परिवर्तन हो सकता है। व्यक्ति-परिवर्तन के द्वारा समाज में परिवर्तन किया जा सकता है।

यन्विवर्तन के लिए कुछ बिन्दुओं पत्र विमर्श करना आवश्यक है।

 मानवीय स्वभाव में परिवर्तन कैसे किया जा सकता है?

२. दृष्टिकोण में परिवर्तन कैसे किया जा सकता है ?

३. व्यवहार में परिवर्तन कैसे किया जा सकता है ?

४. आचरण में परिवर्तन कैसे किया जा सकता है?

इन परिवर्तनों के उपायों का रूपष्ट बोध होने पर व्यक्ति और समाज के परिवर्तन की बात सोची जा सकती हैं।

०२ अञस्त

2000

भीतन की आने

#### अमृतन्माव और बसायन-(१)

- **आ** आ | **आ** आ 7653578

नाभि मे सूर्यनाडी और तालुमूल में चन्द्रनाडी का स्थान है। सहसार मे अमृत का प्रवाह होता है। सूर्यनाडी से अमृतपान करने पर जीवनी शकित कम होती है। चन्द्रनाड़ी से अमृतपान करने पर जीवनी शक्ति बढ़ती है। इस्रीलिए विपरीतकरणी में सूर्यनाडी को ऊपर और चन्द्रनाडी को नीचे किया जाता है।

विपनीतकरणी की विधि—

सिर को भूमि पर रखकर ढोनों हाथों को शर्वीर के समकोण में फैलाएं। ढोनो पैरो को श्वास भरते हुए ऊपर उठाएं। श्वास छोडते हुए धीरे-धीरे नीचे की ओर आएं।

> ०३ अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की अप्रेन

#### अमृतसाव और रसायन-( २ )

(5, 5) (6) (6)

खेचनी मुद्रा में कपाल और जीभ का योग होता है। इसका अभ्यास करते समय जीभ पर विलक्षण रूस का सञ्चार होता है। उस रस का स्वाद भी बढलता रहता है। कभी वह कटु और कभी वह मीठा। इस रस को अमृत माना गया है।

शबीब के अनेक भाग हैं जहां अमृतवस का बाव होता है। वैज्ञानिक शाखा के अनुसाव अन्तः सावी ग्रन्थियों के बसो का साव सहज रूप में होता है। हठयोग के अनुसाव कुछ विशेष प्रयोग कवने पव बसो का खाव होता है। इनका तुलनात्मक अध्ययन साधना के क्षेत्र मे काफी उपयोगी हो सकता है।

> ०४ अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

সীরম দ্র্রী প্রায

# जैविक घड़ी-(२)

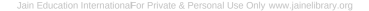
জ্ঞা জন্জ মান্দ্র

मनुष्य की भावना और कार्यक्षमता में उतार-चढ़ाव पाए जाते हैं। इसका हेतु समय-चक्र है। जैविक धड़ी (Biological clock) का सिद्धान्त है---

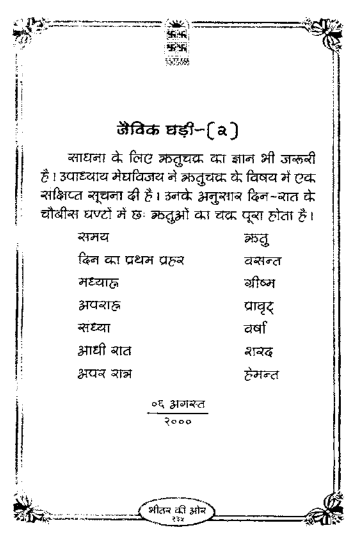
पुरुष की शक्ति, सहिष्णुता और सारुस का समय-चक्र २३ दिन का होता है। सिन्नयों के अन्तर्ज्ञान और प्रेय का समय-चक्र २८ दिन का होता है।

थह समय-चव्र हव कोशिका में पाया जाता है। स्वर्वाक्य और जैविक घड़ी के सिद्धान्त का तुलनात्मक अध्ययन हमारे लिए बहुत उपयोगी है।

> ०५ अग्गरूत २०००



भीतर की ओर





# ब्रह्मचर्य-(१)

मनुष्य के जीवन का स्थूल पक्ष पत्रिस्थिति और वातावरण से प्रभावित होता है। उसके जीवन का सूक्ष्म पक्ष कर्म से प्रभावित होता है। कर्म की कुछ प्रकृतियां परस्पर विरोधी होती है। कोनों का विपाक एक साथ नही होता। एक सक्रिय होती है तो क्सरी निष्किय हो जाती है।

वेद (वासनात्मक अभिलाषा) सकिय होता है, निर्वेद निष्किय हो जाता है। निर्वेद सक्रिय होता है, वेद निष्किय हो जाता है। यह ब्रह्मचर्य का महत्त्वपूर्ण सूत्र है।

मनितब्द की सेनेबल कॉन्टेक्स, जो विचान, मनन और रमरणशकित से संबद्ध है, कामवासना का नियंत्रण करती है। यह राब भावों की नियन्ता है। इसका विकास आकांक्षाओं और वृत्तियों पर नियन्त्रण करने का साधन है।

> ৬৬ প্রাহারে ২০০০

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

# ब्रह्मचर्य~(a)

शरीन में ध्यान के अनेक केन्द्र हैं। उनमे यैर के अंगूठे का महत्त्वपूर्ण स्थान है। प्राणधारा के पाच प्रवाह हैं। वे पांचों अंगुलियों में प्रवाहित होते हैं। अंगुष्ठ अंगुलियों में प्रधान है।

एकाग्रता के लिए इस पर ध्यान करना बहुत लाभदायक है। लेटकर अंगुष्ठ पर ध्यान करना अथवा उसे देखना बहाचर्य की साधना में सहायक बनता है। एवयुप्रेशर की चिकित्सा में भी इसका बहुत महत्त्व है।

> °≈ अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की झोर

# कामवासना पन नियन्त्रण-(१)

**5** 5

पिट्युइटर्स का गोनाडो ट्रोफिन हॉर्स्मोन गोनाड को प्रभावित करता है तब काम वासनाजागती है। इसको नियन्त्रित किया जा सके तो कामवासना स्वतः विसर्जित हो जाती है। उस खाव का नियन्त्रण दर्शन केन्द्र पर ध्यान करने से होता है। जननेन्द्रिय पर बैंगनी और नीले रंग का ध्यान करने से उत्तेजना नष्ट हो जाती है। विशुद्धि केन्द्र पर हरे रंग और नीले रंग का ध्यान करने से वासना कम हो जाती है।

> ०९ अगस्त २०००

المعرفة عليه المعرفة الم معرفة المعرفة الم



#### कामवासना पब नियन्त्रण-( २ )

जननेन्द्रिय कामवासना के लिए उत्तरदायी है। पन वैज्ञानिक अन्वेषणों से यह ज्ञात हुआ है कि स्त्री और पुरुष के प्रजनन केन्द्रों की उत्तेजना का नियंत्रण मेरुदण्ड के लंबर नीजन (निचले क्षेत्र) में स्थित केन्द्रों से होता है। मेरुदण्ड में अवस्थित सुषुरना केन्द्र से होता है। यह केन्द्र नाभि की सीध में है।

कण्ठ का कायोत्सर्भ कर विशुद्धि केन्द्र यन ध्यान केन्द्रित किया जाए—निनन्तर उसकी प्रेक्षा सवा घण्टे तक चले। तीन महीने तक प्रयोग करने पर वास्तना उपशान्त हो जाएगी।



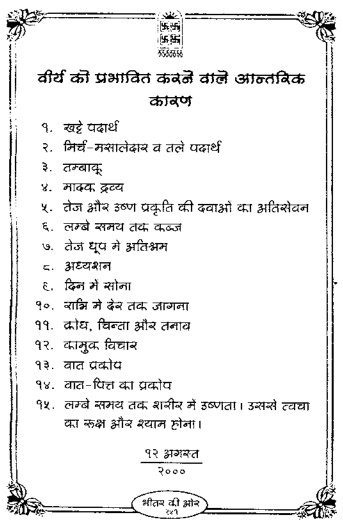
#### कामवासना पर नियन्त्रण-(३)

**86.56** 8678-8

थायबाइड ग्रन्थि का संबंध पिट्युइटबी ग्रन्थि से है। थायबाइड का स्थान विशुद्धि केन्द्र के पास है। पिट्युइटबी का स्थान दर्शन केन्द्र के पास है। हाइपोथेलेमस पेप्टाइन बसायन द्वारा पिट्युइटबी पब नियन्त्रण करता है। हाइपोथेलेमस में भावनात्मक परिवर्तन होते हैं तब वह पिट्युइटबी को प्रभावित करता है। पिट्युइटबी पब नियन्त्रण करने के लिए खेचबीमुद्रा, विपबीतकरणी, सर्वाङ्गासन, मूलबन्ध, जालन्धब बन्ध औब उज्जायी प्राणायाम बहुत उपयोगी हैं।

> ११ अगस्त २०००

भीतन की ओन



# इन्द्रिय-विजय-(१)

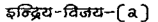
5.4

ध्यान करने वाले साधक को इन्द्रिय-संयम की साधना अवश्य करनी चाहिए।

इन्द्रियां ज्ञानात्मक हैं। उनका काम है जानना और संवेदन करना। इनके साथ राग और द्वेष की धारा जुड़ी हुई है, इसलिए प्रियता और अग्नियता का भान होता रहे। अभ्यास के द्वारा प्रियता और अग्नियता के संवेदन से दूर रहना सम्भव है। यही है इन्द्रिय-संयम अथवा इन्द्रिय-विजय।

> १३ अगस्त २०००

भीतर दी आर



88 S

'इन्द्रियाणां मनो नाथः'—अन इन्द्रियों का नाथ है। मन इन्द्रियों द्वारा प्राप्त सामग्री का ज्ञान करता है और उसकी चंचलता बढ़ती है। मन की चंचलता को कम करने के लिए इन्द्रियों का संयम करना जरूरी है।

इन्द्रिय-संयम करने की एक विधि है। जैन योग में उसे प्रतिसंलीनता और महर्षि पतञ्जलि के योग में उसे प्रत्याहार कहते हैं। आख को मूंढ लेने पर बाहर का विषय दिखाई नहीं पड़ता। यह चक्षु की प्रतिसंलीनता है। शेष इन्द्रियों के पास आंख जैसी व्यवस्था नहीं है। उनमें खोलने और बंढ करने की शवित नहीं है।

> ৭४ **अ**गस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



# आयुर्वेद और क्वाक्थ्य-(१)

स्वास्थ्य का संबंध किसी चिकित्सा पहंदति से नहीं है। उत्सका संबंध शायीरिक अवस्था से है। आयुर्विज्ञान में बसायन (हार्मोन्स) का जो महत्त्व है. वही महत्त्व निर्वाष—वात, पित्त और कफ का है। इन तीनों की समावस्था आरोग्य है, विषमावस्था योग है। इनके प्रकुपित होने पर आरोग्य बाधित होता है।

वायु का प्रकोप होने पर चिता, उच्च श्वतचाप, भय आदि अवस्थाएं बनती हैं।

पित्त का प्रकोप होने पर क्रोध, अनिद्रा, एलर्जी आदि अवस्थाए बनती है।

कप्प का प्रकोप होने पर अतिनिद्रा, आसवित, अतिलोभ आदि अवस्थाएं बनती है।

> ११ अगस्त २०००



#### आयुर्वेद और क्वाक्थ्य-[a]

196 96 233333

वात, पित्त और कफ की विषमता का प्रभाव शारीनिक स्वास्थ्य, मानसिक स्वास्थ्य और भावात्मक स्वास्थ्य—इन सब पर होता है। इसलिए इन ढोषों की तीवता और मंढता के हेतुओं का ज्ञान एक साधक के लिए जरूनी है।

भारतीय भोजन षड्-रस प्रधान होता है। आयुर्वेद में उन रसों के आधार पर त्रिदोष की मीमांसा की गई है—

| क्टु-तिवत-कषाय | वायु-वृद्धि        |
|----------------|--------------------|
| मधुर-तिवत-कषाय | — पित्त की कमी     |
| कट्ठु-अम्ल-लवण | —– पित्त की वृद्धि |
| मधुर-अम्ल-लवण  | — कफ की वृद्धि     |
| क्टु-तिवत-कषाय | — कफ की कमी        |
|                |                    |

१६ अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतर की ओर



### मानसिक क्वाक्श्य-(१)

मन मनुष्य की प्रवृत्ति का एक महत्त्वपूर्ण अंग है। उसका स्वास्थ्य शासीविक स्वास्थ्य से अधिक जकसी है। मानसिक स्वास्थ्य के लिए कुछ सूत्रों पर ध्यान देना जकसी है—

९. अपने आपको जानो—योग्यता, अयोग्यता, सामर्थ्य, निर्बलता आदि।

२. अपने आपको स्वीकान कर्रो—अपने आचान औन व्यवहान के पनिणामों को स्वीकान करो।

३. अपना यथार्थ कप प्रस्तुत करो— सामाजिक संबंधों में अपना यथार्थ कप प्रस्तुत करो।

> १७ अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन

#### माननित क्वाकथ्य~(a)

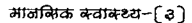
मन सूक्ष्म है। वह हमें दिखाई नहीं देता। उत्सके स्वास्थ्य और अस्वास्थ्य को भी प्रत्यक्षतः नहीं जान पाते, किन्तु लक्षणों से पता चल जाता है। इस विषय में एक मार्मिक दोहा उपलब्ध है— भय चिन्ता आलस अमन, सुख दुःख हेत अहेत। मन महीप के आचर्रण, दृग दीवान कहि देत।।

दूसर्सो के साथ मैत्रीपूर्ण संबंध, आत्म-विश्वास, उत्साह, आशावादी दृष्टिकोण, समस्याओं के आने पर क्षुव्ध न होना---ये संब मानसिक स्वास्थ्य के लक्षण हैं।

> <u>१</u> = अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतर की आंर



19599 19599 20000

मानसिक स्वास्थ्य के लिए अक्षोभ, अनुद्वेग और अनुत्सुकता—इन तीन वातों पर घ्यान देना जरूरी है। अति उत्सुकता कण्ठमणि (Thyroid) के स्वाव को प्रभावित करती है। उसका मानसिक स्वास्थ्य पर बहुत वडा असर होता है।

किसी घटना या परिस्थिति से उत्पन्न उद्वेग मन को अशान्त करता है।

तालाब में ढेला फेंका, एक लहर पैंदा हो गई—वैसे ही मन के प्रतिकूल कोई बात हुई, कोई कार्य हुआ, मन विचलित हो जाता है। फलतः मानसिक स्वास्थ्य प्रभावित होता है।

> <u>१६</u> अगस्त २०००



## क्वाकथ्य और आहार-(१)

55

जो व्यक्ति साधना करना चाहे. उसके लिए जरूनी है स्वास्थ्य। स्वास्थ्य के लिए जरूनी है खाद्य-संयम अथवा उपवास। यह तपस्या का एक प्रकार है जिससे कर्म की निर्जना होती है। यह धार्मिक दृष्टिकोण है। आसोज्य का दृष्टिकोण यह है कि लंघन करने से शरीन को विजातीय तत्त्वों की सफाई करने का अवसन मिल जाता है। जो व्यक्ति खाते रहते है वे अपने शनीन को सफाई करने का अवसन नहीं देते। गंदनी भीतन नहती है, वह बीमानी पैदा करती है।

> २० अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओर



#### क्वाक्थ्य और आहार-(a)

स्वस्थ व्यवित ध्यान की गहनाई में जा सकता है। स्वास्थ्य औन आहान का गहना सबंध है। आहान का संबंध ध्यान के साथ भी है। इसलिए ध्यान करने वाले व्यवित को आहान के विषय में जानना जरूनी है।

शिशिश क्रतु—माध और फाल्गुन—तिक्त. कटु, कषाययुक्त वातवर्धक वश्त्तु वर्जित।

वसंत ऋतु—चैत्र और वैशाख—स्लिम्ध और अम्लीय आहार वर्जित।

ग्रीष्म ऋतु—-ज्येष्ठ और आषाढ़—अम्लीय व कटु पदार्थ वर्जित।

वर्षा कतु—-आवण और भाद्रयद—दिन में शयन और धूप में बैठना वर्जित।

शबद् ऋतु—आश्विन और कार्तिक—क्षार्वीय पदार्थ और महीशयन वर्जित।

हेमन्त कतु—मार्गशीर्ष और पौष—धृत व रिनन्ध पढार्थ लाभप्रद ।



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



#### क्या है अकेलापन ?

एक व्यक्ति जंगल में चला गया। गहरे जंगल में एक झोपड़ी। वहां एक तपरची बैठा था। वह झोपड़ी के भीतर गया। देखा, कोई तपस्वी साधना कर रहा है। नमस्कार कर बैठ गया।

तयस्वी ने पूछा---जंगल में क्यों आए हो ?

आगन्तुक बोला— बाबा। घर्न में लड़ाई बहुत होती है इसीलिए घर को छोड़ यहां आया हूं।

तपञ्ची—लङ्गे-ज्ञगङ्गे की वृत्ति छोड़कर आया है या नहीं ?

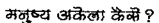
आगन्तुक---वह तो नहीं छूटती।

तपर्स्वी—वापस घर्न् चले जाओ ! यहां नहकर जंगल को बढनाम करोगे ! ठीक कहा है —

सगद्धेषावनिर्जित्य किमरण्ये करिष्यसि ? सगद्धेषौविनिर्जित्य किमरण्ये करिष्यसि ?

> २२ अगस्त २०००





भिन्नि स्टब्स्

मैं अवेला हूं—यह क्थूल कल्पना है। मनुष्य का मस्तिष्क अनेक विचार्यो, कल्पनाओं, योजनाओं का उद्गम स्रोत है, फिर वह अकेला कैसे हो सकता है?

अकेला वही हो सकता है जो अप्रभावित है। मनुष्य सामाजिक परिस्थितियो से प्रभावित है, फिर वह अकेला कैसे हो सकता है?

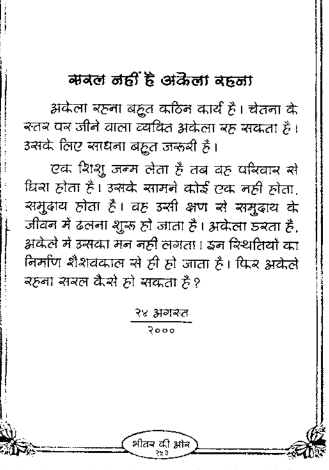
मनुष्य भूमण्डल की असंख्य तर्वगों, आकाश के असंख्य विकिल्णों से प्रभावित है, फिर वह अकेला कैसे हो सकता है?

वाक्तव में अकेला वही हो सकता है जो अप्रभावित रहने के कवच का निर्माण करना जानता है।

> २३ अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



(**5**, 55) 762 183

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



# अकैला बहते की कला

वया तुम अकेला वरुना जानते हो ? यदि जानते हो तो आधुवाद (

जो अवेला बहना नहीं जानता वह शांतिपूर्ण जीवन नहीं जी सकता।

समूह में बहुदाब भी अदेलेपन को जीया जा सकता है। अध्यातम की यह एक जीवनकता है।

जो व्यवित एकत्व भावना से अपने चित्त को भावित कर लेता है, वह समूह में रुहकर भी अकेलेपन की अनुभूति कर सकता है।

> २५ अगस्त २०००

المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحم المحمد المحم المحمد ا



## भाग्य और पवित्रता

पुरुषार्थ और भाग्य एक विवाद का विषय है। पुरुषार्थ बड़ा या भाग्य ? इसकी चर्चा प्राचीन साहित्य के पृष्ठो में अंकित है।

इसका बहुत सरल समाधान है—अतीत का पुरुषार्थ वर्तमान का भाग्य और वर्तमान का पुरुषार्थ भविष्य का भाग्य।

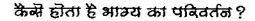
तुम्हाना भाग्य वही है जो तुमने अपने सूक्ष्म शनीन या मन पन अक्तित किया है।

पूर्व कर्म या पूर्व विचार व्यक्त होते हैं, वही भाग्य है।

पवित्र विचार्श की सुष्टि अच्छे भाग्य की सुष्टि और अपवित्र विचारों की सुष्टि बुरे भाग्य की सुष्टि है। इसलिए विचार्श की पवित्रता जरूरी है।

> २६ अगस्त २०००





**55**56

जो स्थूल जगत में व्यवत होता है वह पहले सूक्ष्म जगत में सृष्ट होता है। सूक्ष्म जगत में वही सृष्ट होता है जो चिन्तन और आचरण से पतित होता है।

भाञ्य-परिवर्तन के लिए मानसिक चिन्न का निर्माण बहुत आवश्यक है। तुम जो बनना चाहो, उसकी कल्पना करो। वैसे मानसिक चिन्न का निर्माण करो, उस पर एकांग्र बनो।

कल्पना, चित्र-निर्माण और एकाग्रता— भाग्य परिवर्तन के बहूत बड़े साधन है।

> २७ अगस्त २०००



#### जाभूत अवकथा

1951 (SA) 76 1778 38

> <u>२⊏ अ</u>गस्त २०००

भीतर की ओर रह



### দ্যমার জীৰ ওদ্যমার

चेतना की अभिव्यकित का मुख्य स्तर है मस्तिष्क। बाह्य और आन्तरिक रिश्वति से प्रभावित मस्तिष्क सदा एक जैसा कार्य नहीं करता। उसकी कार्यप्रणाली बदलती रुहती है। उस परिवर्तन के आधार पर चेतना की अभिव्यक्ति की अनेक अवस्थाएं हो जाती हैं।

 चेतना की अभिव्यक्ति की पहली अवस्था है सुप्तावस्था। मादक वस्तुओं के सेवन से चेतना की यह अवस्था बनती है।

२. चेतना की अभिव्यक्ति की दूससी अवस्था है जागृत अवस्था। अप्रमाद की साधना करने वाला जागृति का अनुभव करता है।

> २६ अगरत २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



## इच्छाश्वकित

९. इच्छाशवित सूक्ष्म लोक में कम्पन उत्पन्न कर हमार्श इच्छानुसार उसका आकर्षण-प्रत्याकर्षण कर सकती है।

२. योग का पहला सूत्र है—जैसा चाहो वैसा बनो।

३. योग का पहला पाठ हैं----विचार्सो पर अधिकान करो।

४. इच्छाशवित भावों से उत्पनन होती है।

१. भावों को इच्छाशक्ति के रूप में बढलने का साधन है—स्वसम्मोहन।

६. इच्छाशक्ति का विकास झाटक और थोगनिद्रा द्वारा होता है।

> ३० अगस्त २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की ओन



### सापेक्ष समाधान

समाज के बिना व्यक्ति जी नहीं सकता फिर वह अकेला कैसे २ह सकता है? इस समस्या का समाधान बाह्य जगत और अन्तर्जगत के आधार पर किया जा सकता है।

बाह्य जमत में व्यवित अकेला नहीं रह स्वकताः। उत्समें सामाजिक जीवन जीने की भनिवार्यता है।

अन्तर्जनत में व्यक्ति अकेला हो सकता है, यह सकता है। अकेलेपन के बिना अन्तर्जनत की यान्ना नहीं हो सकती।

> ३१ अगस्त २०००





#### पहला पृष्ठ

तुम बहुत पढ़ते हो. अनेक पुरुतके पढ़ी हैं। हमाना प्रश्न है—एक पुरुतक पढ़ी या नहीं? यदि पढ़ी है तो तुम्हें साधुवाद देना चाहता हूं। यदि नहीं पढ़ी है तो कहना चाह्ना, उसका पहला पृष्ठ अवश्य पढ़ो।

पुस्तक का नाम है जीवन की पोथी। उसका पहला पृष्ठ अवश्य पढ़ो। उसमें लिखा है—मनुष्य ! तुझे जो मिला है वह ढुनिया के किसी भी प्राणी को नहीं मिला है इसलिए उसका मूल्यांकन करो।

> ०१ सितम्बर २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



## तुम क्या चाहते हो ?

एक प्रश्न अनेक लोगों ने पूछा— तुम क्या चाहते हो ? कुछ होना चाहते हो था कुछ पाना चाहते हो ?

साधक को भी अपने आप से प्रश्न पूछना चाहिए कि मैं कुछ बनना चाहता हूं या कुछ पाना चाहता हूं ?

जो कुछ बनना चाहता है वह अधिक से अधिक आत्मा की सन्निधि में बहने का अभ्यास करे। जो कुछ पाना चाहता है वह प्राण की उपासना में लगे। वह बड़े लक्ष्य को छोड़कर छोटे में उलझ जाएगा।

> ०२ सितम्बर २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



## पीड़ा और संवेदना

पीड़ा मस्तिष्क के एक विशिष्ट कक्ष द्वारा अनुभव की जाती है।

एक स्थिति यह है कि मनुष्य के पीड़ा होती
 है, उसे वह सहन नहीं कर सकता।

२. दूसनी स्थिति यह है कि मनुष्य के पीड़ा होती है, उसे वह सहन कर लेता है।

३. तीसरी स्थिति यह है कि मनुष्य पीठा का अनुभव ही न करे।

पीछ़ की संवेदना को मस्तिष्क के विशिष्ट कक्ष तक पहुंचने से सोका जा सकता है। इसके लिए दीर्घकालीन अभ्यास आवश्यक है।

> <u>०३ सितम्बर</u> २०००

প্রীরেম ব্রী প্লাম



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



## द्वाब बंद न हो

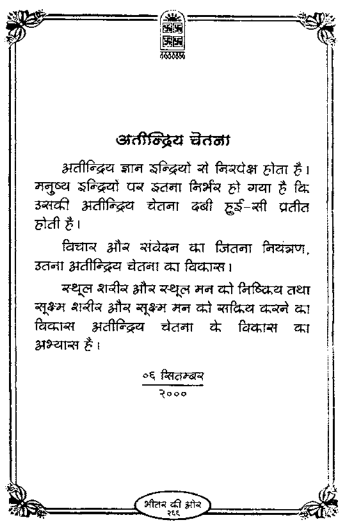
धार्मिक लोग सूक्ष्म तत्त्व के नियम की खोज में आगे बढ़ सकते हैं किन्तु उनके पैर बंधे हुए हैं। पैनों को एक मस्तिष्कीय अवधारुणा ने बांध रखा है।

अवधानणा यह है—-पूर्वजों ने जो सत्य खोजा उससे आगे खोज का कोई अवकाश नहीं है। इसलिए वे अपने पूर्वजों की वाणी से बंधे हुए हैं। उससे आगे शोध कश्ने के लिए उधत नहीं हैं।

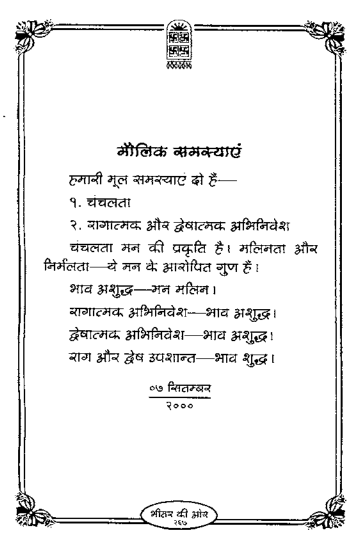
हम भूल जाते हैं—द्रव्य के अनन्त पर्याय है। कोई भी सब पर्यायों का प्रतिपादन नहीं कर सकता। फिर सत्य की खोज का द्वार कैसे बंद होगा?

> <u>०५</u> विसतम्बन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org





त्रतुचक

ध्यान की साधना करने वाले को समय तथा समय में होने वाले प्रभावों का बोध होना जरूरी है। वर्ष में ढो अयन होते हैं—--

 4. दक्षिणायण—तीन ऋतुओं का चक्र। (वर्षा, शनद, हेमन्त)

२. उत्तनायण—तीन क्रतुओं का चक्र। (शिशिन, बसन्त, ग्रीष्म)

दक्षिणायण की तीन ऋतुओं मे चन्द्रमा बलवान होता है। इस समय खट्टे, नमकीन और मीठे रस कमशः बलवान होते हैं। उत्तरोत्तर उनका बल बढता है।

उत्तरायण की तीन ऋतुओं में सूर्य बलवान होता है। इस समय कड़वा, कवैला और कर्कश रस कमशः बलवान होता है। उत्तरोत्तर उनका बल घटता है।

साधक के लिए इस ऋतुचक का उपयोग बहुत जन्मनी है।



## पबिष्काब भीतब का

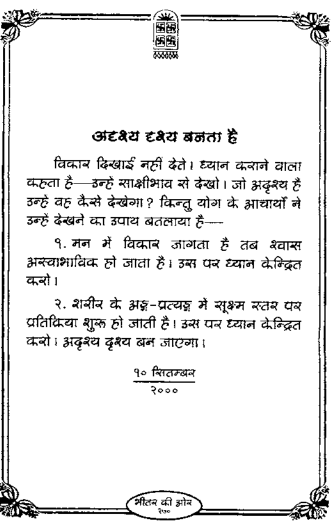
प्रकम्पनों के बीच अप्रकम्प की खोज ध्यान का प्रमुख उद्देश्य है। कर्म शसीश्व में निरन्तर प्रकम्पन हो रहे हैं। वे तरंग के रूप में बाहर आते हैं और मनुष्य की प्रवृत्तियों को प्रभावित करते हैं।

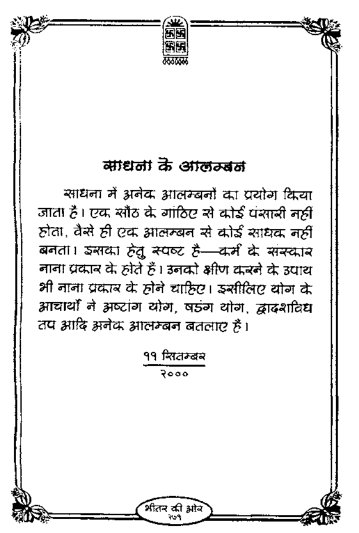
यदि कोई व्यक्ति बाहर को शुद्ध करना चाहता है तो उसे भीतनी प्रकम्पनों को समझना होगा। भीतनी प्रकम्पनों का पश्किकान किए बिना बाह्य प्रवृत्ति का पश्किकान नहीं किया जा सकता।

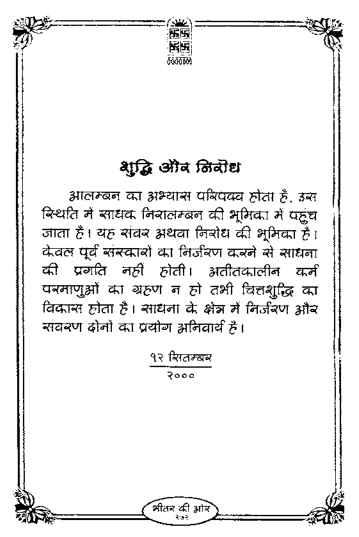
<u>০১ নিমরস্ঝন</u>

2000

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org







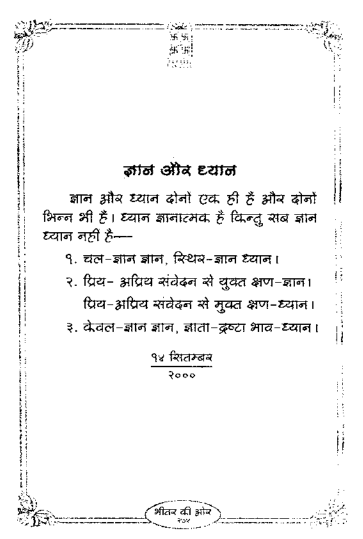
#### आकर्षणः ध्येय के प्रति

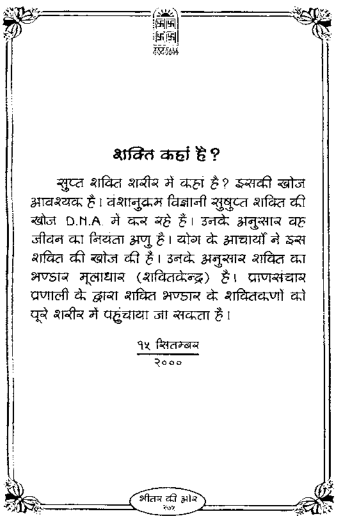
एक साधक व्यान करने बैठता है। एक विषय पर एकाग्र होना चाहता है पर हो नहीं पाता। कुछ साधक इस स्थिति में परेशानी का अनुभव करते हैं। वे ध्यान करना छोड़ देते हैं। इस समस्या का क्या कोई समाधान है? यदि नही है तो ध्यान का विकास संभव नहीं होगा।

इस समस्या का समाधान खोजे तो आकर्षण के विषय पर ध्यान केन्द्रित करना होगा कि ध्येय के प्रति उतना आकर्षण नहीं है जितना पदार्थ के प्रति अथवा इन्द्रिय-विषयों के प्रति है। हर साधक को इस साचाई का अनुभव करना चाहिए। इस समस्या का समाधान है----ध्येय के प्रति गहना आकर्षण।

> <u>१३ स्थितम्बर</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org





## क्षांक्ति के नियम

医医

शकित के व्यय और विकास बोनो के नियमो को जानना साधक के लिए जरूरी है। शरीर, मस्तिष्क और स्वचालित नाड़ी संस्थान (Autonomic Hervous System)— इन तीनों की प्रवृत्ति द्वारा शकित का व्यय होता है। इसीलिए इन तीनों को विश्वाम देना जरूरी है। इनकी प्रवृत्ति के लिए कार्य नहीं हो सकता, इसलिए प्रवृत्ति को सेका नहीं जा सकता। अति प्रवृत्ति न हो, शकित का अति व्यय न हो, इस दिशा में साधक को जागरूक रहना जरूरी है।

> <u> 9६ स्तिम्बर</u> २०००

शीतर दी ओर



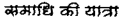
## समाधि के नियम

बाह्य जगत से संबंध इन्द्रियों द्वावा होता है। उनमें त्वचा, नेन्न औन कान—ये प्रमुख है। त्वचा संवेदनशील न हों, नेन बंद हों, कान बंद हो तो तत्काल समाधि दशा प्राप्त हो सकती है। यही सर्वेन्द्रिय संयम मुद्रा है।

इन्द्रियों का बाह्य जगत से संबंध विच्छेद कर ध्यानावस्था में बैठना। न्नाटक करना। हिप्नोटिज्म और मेस्मेरिज्म जानने वाला अपनी शक्ति से दूसरों को समाधिस्थ कर सकता है। चित्त शुद्धि का यह सर्वोत्तम मार्ग है। देखने-सुनने की वृत्तियों को शिक्षित करो। इच्छाशवित को शिक्षित करो। एकाग्रता प्राप्त करो। प्रिय वस्तु पर मन टिकाओ। बाहर मत जाने दो।

> ৭৬ ব্যিনস্বৰ २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



प्रेक्षाध्यान की साधना समाधि के लिए की जाती है। समाधि के तीन विघन हैं----

व्याधि——शासीरिक रोग और समस्याएं

२. आधि—-मानसिक योग और समस्याएं

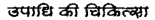
३. उपाधि—भावनात्मक नोग और समस्याएं

ध्यान की साधना के द्वारा व्यक्ति इन तीनों स्थितियों से परे जाकर समाधि का अनुभव करता है।

र्बन तीनों में सबसे बड़ा विघ्न है उपाधि। प्रेक्षाध्यान उसके समाधान पर केन्द्रित है।

> <u> १८ दिसतम्बर</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



16 년 [11] 16] 21] 173 년

प्रेक्षाध्यान का मुख्य उद्देश्य शानीश्विक सोग की चिकित्सा नहीं है। ध्यान से शानीश्विक सोग मिटते हैं। यह उसका प्रासंगिक फल है। कुछ लोग शानीश्विक सोग मिटाने के लिए प्रेक्षाध्यान का प्रयोग करते हैं। उन्हें नहीं भूलना चाहिए कि आवात्मक संतुलन के बिना शानीश्विक सोगों से मुक्ति पाना भी सरक नहीं है। इन्सलिए ध्यान करने वाले व्यक्ति का मुख्य लक्ष्य आवात्मक संतुलन होना चाहिए।

१९ स्मितम्बन

२०००



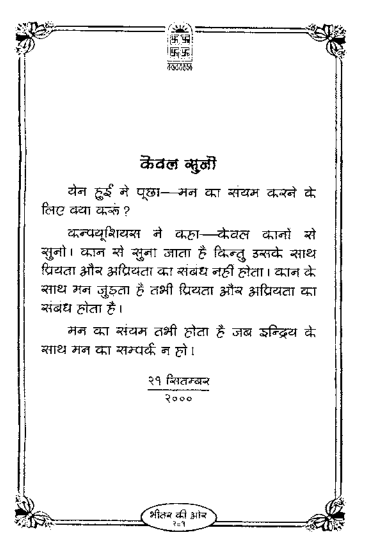
#### अक्रिया का मूल्य

ध्यान शर्रीर, वाणी और मन की प्रवृत्ति को कम करने वाला प्रयोग है, अकिया का प्रयोग है। जेठा भाई ने एक बार मुझे कहा 'पढ़ता हूं, लिखता हूं। यह मेरी कियाशीलता है। ध्यान में बैठूं तो निकम्मा हो जाऊंगा।' यह चिन्तन उस भूमिका का है जिस अवस्था में अक्रिया का मूल्य नहीं आंका जाता।

सत्य का साक्षात्काव यही व्यक्ति कर सकता है जो अकिया का मूल्य जानता है। किया सामाजिक अथवा व्यावहानिक उपयोगिता है। वह इन्द्रियातीत चेतना के विकास में एक बाधा है। अकर्म—वीर्य की साधना करने वाला ही अतीन्द्रियज्ञानी हो सकता है।

> २० सितम्बर २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



# विश्वाम हे या नहीं?

· 新新 · 新新 · State

९. चित्त समाधि में ?

२. शांतिपूर्ण सहअस्तितत्व में ?

३. सेवा और सहयोग में ?

४. साधार्मिक वाटसल्य में ?

५. कटु व्यवहार के प्रति मृदु व्यवहार करने में ?

६. उत्तेजना के प्रति शांतियूर्ण व्यवहार में ?

७. आवेश और कटु व्यवहार की आदत को बदलने का लक्ष्य है या नहीं?

यदि है तो उसके लिए प्रयत्न करते हैं या नहीं ? यदि करते हैं तो अच्छी बात है और नहीं करते हैं तो अब प्रारम्भ करें।

> <u>२२ व्सितम्बन</u> २०००

भीतन की आंन

### संचालक कौन ?

. इ. स

हमार्या व्यवहार कौन चला रहा है? इस पर गंभीर विन्तन होना चाहिए। यदि कोई बाहरी शक्ति चला रही है तो उससे सम्पर्क साधें और अनुरोध करें कि वह व्यवहार को आत्मोन्मुखी बनाएं।

बदि कोई आंतरिक शकित व्यवहार का संचालन कर रही है तो उस पर ध्यान केन्द्रित करें, उसका परिष्कार करें। भीतर के परिष्कार का प्रतिबिम्ब है—व्यवहार का परिष्कार। इसके लिए आवश्यक है—आत्मनिर्रीक्षण।

> २३ सितम्बन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर २८३



#### अनुत्सुकता

अनुत्सुकता साधना का शवितशाली प्रयोग है। उत्सुकता बढ़ती है। कण्ठ की संवेढना तीव हो जाती है। कण्ठमणि (थायराइड) का साव तीव हो जाता है।

साधना के प्रति आकर्षण होने का प्रथम प्रयोग है अनुत्सुकता का विकास 1

जितनी उल्सुकता उतनी मन की चंचलता और उतना ही शक्ति का व्यय। उत्सुकता के क्षणों में मन की किया बहुत बढ़ जाती है। अभिलषित वस्तु को देखने या पाने की उत्कण्ठा तीव हो जाती है। उस तीवता से शरीब और मन दोनों असंतुलित हो जाते हैं।

> २४ सितम्बर २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतन की ओर



## प्रेक्षाध्यान की तीन भूमिकाएं

१. अनुशासन

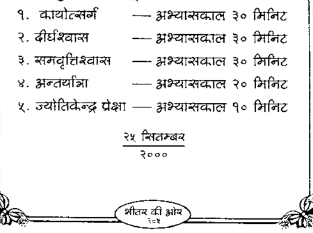
२. संयम

३. संवर

अनुशासन की भूमिका में पर-निर्देश प्रधान होता है। दूसरे के निर्देशानुसार प्रयोग किया जाता है।

अनुशासन की भूमिका में क्स-क्स किन के को शिविर अपेक्षित हैं।

अनुशासन की भूमिका के प्रयोग----



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

### अनुशामन की भूमिका के फलित

95 95) 95 95) 882588

कायिक अनुशासन----कायोत्सर्ग के अभ्यास से कायिक अनुशासन सिद्ध होता है। आसन सिद्धि हो जाती है। आधा घण्टा अथवा एक घण्टा तक स्थिर बैठने की रिथति संध जाती है।

वाचिक अनुशासन—दीर्घश्वास के अभ्यास से मौन की योग्यता विकसित हो जाती है। छोटा श्वास मन को चंचल बनाता है। मानसिक चंचलता से मौन भंग हो जाता है।

मानसिक अनुशासन—श्वास और अन्तर्यांना के प्रयोग से मानसिक एकाग्रता बढ़ती है।

इन सबकी सिद्धि के लिए दीर्घकालिक अभ्यास जरूबी है, इसलिए निर्दिष्ट अवधि का अभ्यास करे।

> २६ व्यितम्बन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की ओन

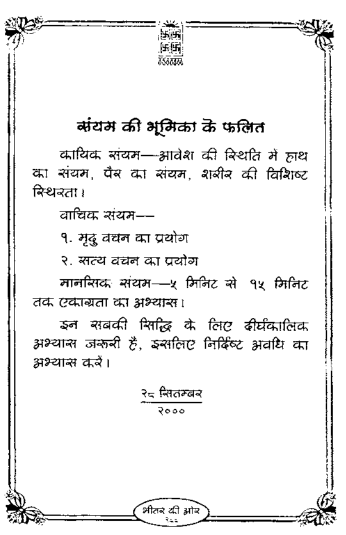


#### संयम

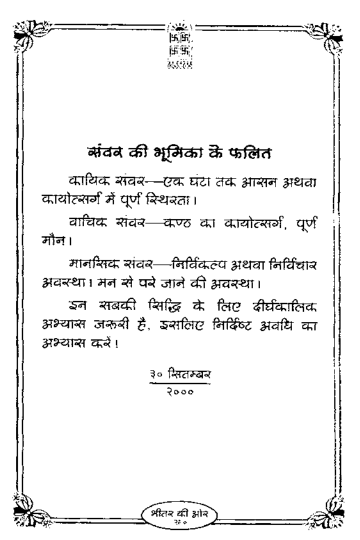
संयम की भूमिका में स्व-निर्देश प्रधान होता है। स्व-संकल्प के आधान पन प्रयोग किया जाता है।

संयम की भूमिका में क्स-क्स दिन के दो शिविन अपेक्षित हैं।

संयम की भूमिका के प्रयोग— १. कार्योटन्सर्ग २. ढीर्घश्वयान्स — अभ्यासकाल १० मिनिट ३. समवृत्तिश्वास 🛛 — अभ्यासकाल १० मिनिट <u> ৯. হার্বার্য্ট</u>প্রা ५. अनित्य अनुप्रेक्षा — अभ्यान्तकाल २० मिनिट ६. सहिष्णुता की अनुप्रेक्ष - अभ्यान्यकाल २० मिनिट ২৬ ন্দিরস্তর্বর 2000 भीतर की अर्थि









## ब्रुवक्षा कवच-(१)

बाहरूी आधातों, प्रत्याधातों, अनिष्ट विचार्सो से अपनी सुरक्षा के लिए मंत्र का कवच किया जाता है। वैसे ही प्राण-ऊर्जा का भी कवच बनाया जा सकता है।

दर्शन केन्द्र पर ध्यान करें। 'ॐ हीं जमो सिद्धाणं' का जय करें। बाल सूर्य को सामने देखें, उसकी वरिमयां दर्शन केन्द्र पर आ नही हैं। ये वरिमयां शवीर के प्रत्येक अवयव को प्राण-ऊर्जा से परिपूरित कर रही हैं। मंत्र का जय निरन्तर चलता रहे। शवीर के चार्यों ओर अभेघ कवच का निर्माण हो रहा है। शवीर के चार्यों ओर तीन वलयों का निर्माण करें।

> <u>०१ अक्टूबर</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन



## मुनक्षा कॅवच-(a)

थरु ज़नत नाना कचि, नाना विचार और नाना प्रवृत्ति वाले व्यक्तियों से संकुल है। बहुत व्यक्ति अच्छे होते हैं। कुछ निषेधात्मक चितन वाले होते हैं। वे दूसरे के अनिष्ट की बात सोच सकते हैं और अनिष्ट बात कर भी सकते हैं। इस स्थिति में अपनी सुरक्षा के लिए सुरुक्षा कवच का प्रयोग बहुत आवश्यक है।

१. सिद्धासन, पद्मासन या वजासन की मुद्धा में बैठें।

२. मेरुदण्ड सीधा वहे।

३. बोनों रुथेलियों को तैजना केन्द्र पर स्थापित कर दीर्घश्वास लें और श्वास संयम कर भावना कर्व---मेरे शार्वीर के चारों ओर प्राण का शक्तिशाली वलय बन रहा है। वह अपनी शक्ति से बाहर से आने वाले दुष्प्रभाव को सोक रहा है। मैं उस आभावलय के बीच सुरक्षित हूं।

४. अपनी सुरक्षा का मानसिक चिन्न बनाएं।

४. पिन श्वास का नेचन करें।

६. इवकीन मिनिट तक यह प्रयोग करें।

इयदीस दिन के प्रयोग से यह रक्षा कवच सिद्ध हो सकता है।

> ०२ अक्टूबर २००० श्रीतर की ओर



# अन्तर्यांत्रा ध्यान की मुढ़ा में बैठकर दीर्घश्वास का प्रयोग उसके साथ श्वास-संयम (कुंभक) का प्रयोग

भौब उसके साथ श्वास-संयम (कुंभक) का प्रयोग किया जाए। चित्त की यान्ना पृष्ठसञ्जु के निचले सिने से मक्तिष्क के चोटी के भाग तक की जाए। इससे सुषुम्ना में चित्त का प्रवेश होता है। इस अवस्था में उसकी बहिर्मुखता समाप्त होती है। उसका अन्तर्मुखता में प्रवेश हो जाता है। बार-बार उसका प्रयोग करने पर विद्युत के समान दीर्घकिार तेज दिखाई देने लगता है।

2000



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

#### सुषुठना जागवण

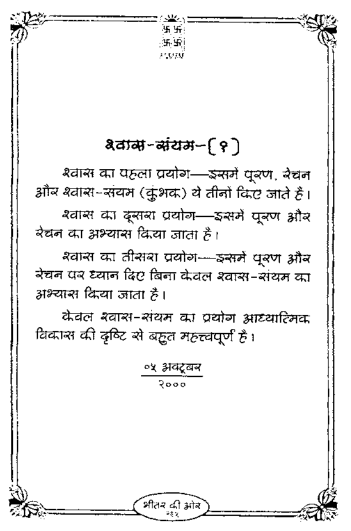
ध्यान और एकाग्रता के लिए सुषुरुना की जागृत अवस्था बहुत अधिक उपयोगी है। नाक के कोनो छिद्रों के बीच नासिका अस्थि सुषुरुना द्वार है। वह प्राणवायु को सहन्यान तक पहुंचाने का मार्ग है। श्वास लेते समय जागरूक रहना जरूबी है।

श्वास नासिका के मध्यद्वार से टंकराता हुआ जाए—यही जानरूकता का मुख्य बिन्दु है। श्वास वापस आए तब उसे नासिका-मूल—दर्शन केन्द्र के निम्न भाग में रोके। इस प्रयोग से सुषुम्ना का जागरण सरलता से हो जाता है।

> ०४ अवटूबर २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन



## श्वान्स-न्संयम-(a)

सुखासन, वजासन अथवा पधासन की मुद्रा। कायोत्सर्ग, पृष्ठ२ज्जु बिल्कुल सीधा। श्वास का रेचन करें। रेचन के बाद श्वास–संयम (बाह्य कुम्भक) करें। इस अवस्था में एकाग्रता संघन हो जाती है।

यह प्रयोग दीर्धश्वास प्रेक्षा का अभ्यास परिपक्व होने के बाद किया जाना चाहिए। इसमें श्वास संयम की मात्रा का उत्तरोत्तन विकास करना आवश्यक है। प्रारम्भ में पांच सैकण्ठ, कुछ समय बाद दन्स सैकण्ठ और अंत में एक मिनिट तक हो जाए तो यह एकाग्रता की साधना का बहुत बड़ा प्रयोग हो सकता है।

> ०६ अक्टूबर २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



### लयबद्ध दीर्घश्वेताम

श्वास के प्रयोगों में लयबद्ध दीर्घश्वास का प्रयोग बहुत महत्त्वपूर्ण है। इससे एकाग्रता संघन होती है। श्वास की लय बन जाती है। आन्तसिक विकास के लिए यह बहुत जरूबी है।

कायोत्सर्ग की मुद्रा में बैठकर श्वास का पूरण, रेचन, अन्तःश्वास-संयम और बाह्यश्वास- संयम चारों किए जाते हैं। इन चारों के प्रयोग में पहली बार जितना समय लंगे, दूसरी बार भी उतना ही समय लंगे। प्रत्येक आवृत्ति में उतना ही समय लंगे।

| ধুৰস               |   | < सैकण्ड            |
|--------------------|---|---------------------|
| अन्तः श्वान्स-संयम | — | द सैक्रण्ड          |
| र्यचन              |   |                     |
| बाह्यश्वास-संयम    |   | <sub>=</sub> सैकण्ड |
|                    |   |                     |

अभ्यास का कालमान सुविधा के अनुसार बढ़ाया जा सकता है।

> ०७ अक्टूबन २०००



### दीर्घश्वेवास

্দ দ্ব মহায়ম

दीर्धश्वास प्रयत्नपूर्वक किया जाता है। संकल्प के साथ श्वास को लम्बा करे।

श्वास की सामान्य संख्या एक मिनिट में ११ होती है। उस संख्या को घटाते-घटाते एक मिनिट में एक श्वास का अभ्यास करे। श्वास के आगमन निर्शमन पर ध्यान केन्द्रित करें।

यह प्रयोग एकाग्रता और जीवनी शवित के विकास के लिए महत्त्वपूर्ण है। अन्तश्चक्षु (Third eye) के उक्घाटन के लिए भी इसका महत्त्व कम नहीं है।

> ०८ अवर्वव २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

গীৱন ক্রী স্লান



## दीर्घश्वेवास-(१)

साधारणतया ४ सैकण्ड में एक श्वास लेते हैं। १. तीन सैकण्ड में श्वास लेना. तीन सैकण्ड में श्वास छोड़ना। एक मिनिट में दस श्वास २. तीन सैकण्ड में श्वास लेना, तीन सैकण्ड अन्तः- कुम्भक, तीन सैकण्ड नेचन, तीन सैकण्ड बाह्य कुम्भक। एक मिनिट में पांच श्वास।

३. पांच सैकण्ड में श्वास लेना, पांच सैकण्ड में श्वास छोड़ना। एक मिनिट में छह श्वास। ४. पांच सैकण्ड श्वास लेना, पांच सैकण्ड अन्तः-कुम्भक, पांच सैकण्ड वेचन, पाच सैकण्ड बाह्य कुम्भक। एक भिनिट में तीन श्वास।

१. दस सैकण्ड में श्वास लेना, दस सैकण्ड में छोडना। एक मिनिट में तीन श्वासा ६. दस सैकण्ड में श्वास लेना, दस सैकण्ड अन्तःकुम्भक, दस सैकण्ड श्वास छोडना, दस सैकण्ड बाह्य कुम्भक। एक मिनिट में १.४ श्वास।

७. पंद्रह सौकण्ड में श्वास लेना. पंद्रह सैकण्ड मे श्वास छोडना। एक मिनिट में दो श्वास। ८. पंद्रह सैकण्ड मे श्वास लेना, पंद्रह सैकण्ड अन्तःकुम्भक, पंद्रह सैकण्ड में श्वास छोड़ना, पंद्रह सौकण्ड बाह्य कुम्भक। एक मिनिट में एक श्वास।

 तीस सैकण्ड में श्वास लेना, तीस सैकण्ड में श्वास छोड़ना। एक मिनिट में एक श्वास।





दीर्घश्वेवान्स-( २ )

बीर्घश्ववास का प्रयोग क्रतु परिवर्तन के साथ विभिन्न कपों में किया जाना चाहिए।

श्वास की सामान्य विधि यह है कि दिन में बाएं नथुने से श्वास अधिक लिया जाए और नामि में ढाएं नथुने से।

यदि गर्मी का मौसम हो तो केवल बाएं नथुने से श्वास लिया जाए और उसके साथ चन्द्रमा का ध्यान किया जाए।

यदि सर्वी का मौराम हो तो केवल काएं मथुने से श्वास लिया जाए और उसके साथ सूर्य का ध्यान किया जाए।

बाएं स्वन से लिया जाने वाला श्वास शीतल औन दाएं स्वन से लिया जाने वाला श्वास नर्म होता है। इसलिए सर्वी औन नर्मी को सहन करने की शक्ति का विकास करने के लिए यह प्रयोग बहुत उपयोगी है।

<u>९० अवद्वन</u> २००० भीतर की आर

## र्वमीन क्षेत्राम

515

श्वास के परमाणुओं में कृष्ण, पीत, नील, रुक्त और श्वेत—-ये पांचों रंग होते हैं। संकल्प के द्वारा इनमें से एक रंग को अभिव्यक्त कर उसका उपयोग किया जा सकता है।

पाचनतन्त्र को सशक्त बनाने के लिए पीले वन का श्वास लिया जाता है।

ध्यान की मुद्रा में संकल्प करें—श्वास के साथ पीले रंग के परमाणु भीतर जा रहे हैं और पाचन-तन्त्र को पुष्ट कर रहे हैं।

पांच या दन्स मिनिट तक किया जाने वाला यह प्रयोग बहुत सफल होता है।

ज्ञान-तन्तुओं के विकास के लिए भी इसका प्रयोग किया जा सकता है।

> <u>११</u> अवरूबन २०००

भीतन की ओन



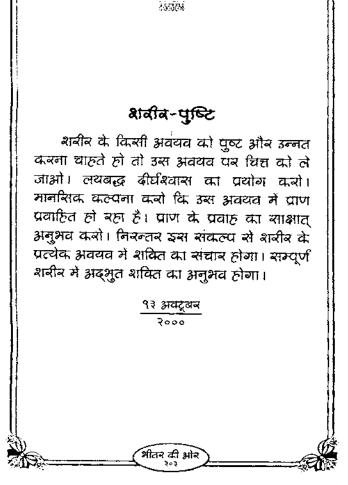
### श्ववीवप्रेक्षा

शनीनप्रेक्षा का प्रयोग सिन से अंगुष्ठ तक औन अंगुष्ठ से निनन तक ढोगों प्रकान से किया जा सकता है।

सीधे लेट जाएं। आंखें बंब करे। अपना ध्यान पैर के अंगूठे पर तब तक केन्द्रित करें, जब तक कि उसमें सिहरन पैदा न हो। फिर दूसरे पैर के अंगूठे पर ध्यान केन्द्रित करें, जिससे उसमें भी सिहरन पैदा हो जाए। धीरे-धीरे टखनों, घुटनों, कमन, पैट, छाती, बांहों, गरदन और सिर से सिहरन का अनुभव करें, जब तक कि समूचा शरीर झनझनाने न लगे, ध्यान बनाएं रखें। एकाएक आभास होगा, आपका शरीर हल्का हो गया है।

> <u>१२ अवटूब२</u> २०००

المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعن 



1979

## चैतन्यकेन्द्र : 'अर्ह ' का न्यास

55.55 [55:55] 200322

प्रत्येक चैतन्यकेन्द्र पर इष्ट मंत्र 'अर्ह' आदि का तीन-तीन बार जय करें। उसके साथ तादात्म्य का अनुभव करें।

यह कम शक्तिकेन्द्र से ज्ञानकेन्द्र तक करें। पुनः ज्ञानकेन्द्र से शक्तिकेन्द्र तक। यह एक आवृत्ति है। ऐसी तीन आवृत्तियां अवश्य करें। जैसे-जैसे अभ्यास पश्चिपक्व होगा, वैसे-वैसे आवृत्ति बढाएं।

न्यास का अभ्यास इष्ट मंत्र की सिद्धि के लिए बहुत आवश्यक है।

| 98 | अक्टूबन |
|----|---------|
|    | 2000    |

भीतर की ओन



## चैतन्थकेन्द्र प्रेक्षा-(१)

चैतन्यकेन्द्र प्रेक्षा के साथ सुझाव देना विकास व पनिवर्तन के लिए बहुत आवश्यक है।

ज्ञानकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुज्ञाव बे---ज्ञान का विकास हो रहा है।

शान्तिकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव कें—भावशुद्धि का विकास हो रहा है।

उयोतिकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव बं—कोध उपशान्त हो रहा है।

दर्शनिकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव दं—अन्तर्दृष्टि का विकास हो रहा है।

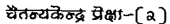
प्राणकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव बे—इन्द्रिय-संयम का विकास हो वहा है।

चाक्षुषकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव वे—एकाग्रता का विकास हो यहा है।

प्रत्येक चैतन्य-केन्द्र पत्र श्वास के साथ नौ आवृत्तियां करें।



भीतन की ओर

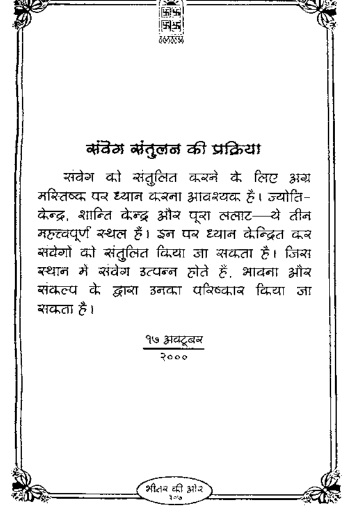


(**5**7)57 (1979)

अप्रमाद की प्रेक्षा करते समय सुझाव बे----जागरूकता का विकास हो रहा है। बहाकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव बै—-मानसिक पविन्नता का विकास हो वहा है। आनन्दकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव बे----आनन्द का विकास हो बहा है। तैजसकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव स्वास्थ्यकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव **बे—-आत्मानुशासन का विकास हो वहा है।** शक्तिकेन्द्र की प्रेक्षा करते समय सुझाव दे—-शक्ति का विकास हो रहा है। प्रत्येक चैतन्यकेन्द्र पर श्वास के साथ नौ आवृत्तियां करें। १६ अवरूबर 2000

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतव की भोब



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



### विचाब प्रेक्षा

विचान मन की सतत प्रवाही किया है। वह ककती नहीं है। ध्यानकाल में उसे सेकने का अभ्यास किया जाता है। फिर भी उसे सेकना सहज नहीं होता। प्रयोग के द्वारा उसकी गति को मंद किया जा सकता है और समाप्त भी किया जा सकता है।

 भपने ज्ञाता-द्रब्टा रूप का अनुभव करें, जो स्मृति, कल्पना और विचार से भिन्न है।

२. चित्त को द्रष्टा के रूप में सिर पर केन्द्रित करें। विचार तरंग ठठे, उसे देखते जाएं, विचारों को रोकने का प्रयत्न न करें।

३. विचारों को देखें, विचार्सों के उद्गम स्रोत को देखें।

४. विचानों को पढ़ें, विचानों के साथ बहे नहीं, उन्हें देखें।

५. विचान-प्रवाह शांत हो. तब शांत रहे।

## <u>१८ अक्टूबर</u>

शीतन की अनि

## विचान शमन का प्रयोग-(१)

95.99 157.88

विचान से निर्विचान में जाने के लिए चक्षु का संयम और वाणी का संयम दोनों महत्त्वपूर्ण साधन हैं। इसीलिए ध्यान की मुद्रा में चक्षुसंयम का प्रयोग कराया जाता है।

चक्षुसंयम के तीन कप बनते हैं—-

9. आंखें बंब—इस अवस्था में ऊर्जा औन अवधान बोनों एक दिशागामी हो जाते हैं। कुछ व्यक्तियों के बंद आंख की स्थिति में तनाव पैदा हो जाता है।

२. अधमुंदी आंखें इस अवस्था में भी ऊर्जी और अवधान एक दिशागामी हो जाते हैं। तनाव पैदा नहीं होता। बंद आंख की स्थिति में, जो तनाव पैदा होता है, वह समाप्त हो जाता है।

> <u>१६</u> अक्टूबन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन

## विचान क्षामन का प्रयोग-( २ )

(5) (5) (5) (5) (5) (5)

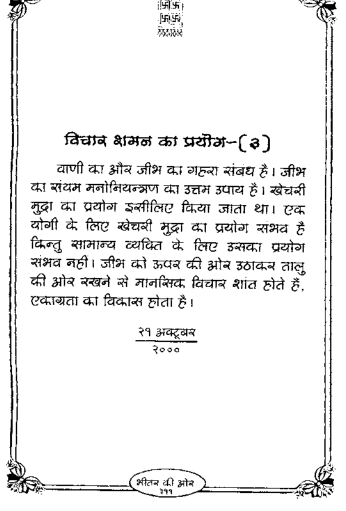
३. अनिमेष नेत्र-चक्षु को अपलक वखना। एकाग्रता अथवा निर्विचाव होने की दृष्टि से यह अवस्था अर्वोत्तम है। प्रेक्षाध्यान में अनिमेष प्रेक्षा का अभ्यास कवाया जाता है। इसका प्रयोग नासाग्र दर्शन, भृकुटि दर्शन, भित्ति दर्शन, बिन्दु-दर्शन आदि अनेक रूपों में किया जा सकता है।

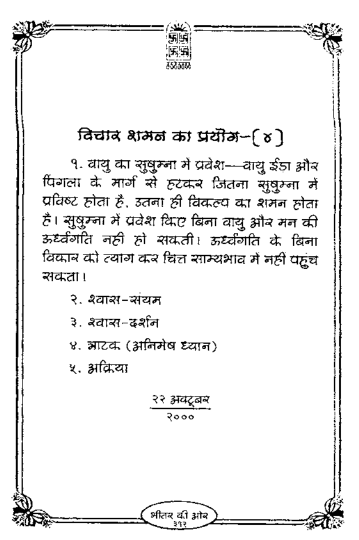
अनिमेष चक्षु से आवाश को देखना एकाग्रता तथा निर्विचार होने का उत्तम साधन है। इष्ट के मानसिक चित्र का निर्माण कर उसे अपलक दृष्टि से देखना एकाग्र होने का प्रयोग है।

> २० अवटूबन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर







#### निर्विचान ध्यान

ध्यान के दो प्रकार हैं— सविचार अथवा सविकल्प, निर्विचार अथवा निर्विकल्प। निर्विचार ध्यान की अभ्यास पद्धति—

१. श्वान्त-संयम (क्रुंभक) करें।

२. जीभ को जबड़े के मीचे, कांतों के साथ गरुस दबा दें। जीभ स्थिन रोती है तो विचान औन चिन्तन अपने आप स्थिन हो जाता है।

३. जीभ को तालु की भोर उलट लें। जीभ के उलटते ही विचानों का प्रवाह एकदम रूक जाएगा।

४. जो विचार आ रहा है उसे ज्ञाता-द्रष्टा भाव से देखते रहे। देखते-देखते निर्विचार की रिथति का निर्माण हो जाएगा।

> २३ अक्टूबन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतन की ओन

## अमन की साधना-(?) कायोत्सर्ग की मुद्रा। तैजस केन्द्र की अनिमेष प्रेक्षा। मन को उसी केन्द्र पर स्थापित कर दो। अनिमेष दृष्टि और मन-दोनों का योग होने पर श्वास की संख्या धीरे-धीरे कम हो जाएगी। मन अमन अवस्था में चला जाएगा। तैजस केन्द्र नाभि का प्रदेश है। तहां प्राण और

55 55 55

तैजन्म केन्द्र नाभि का प्रदेश है। वहां प्राण औन अपान का संगम होता है इसलिए विकल्प शमन सहज ही हो जाता है।

<u>२४ अवटू बर</u> २००० श्रीतर यी आंस



अमेन (Beyond mind) की साधना-(a) आनन्द्रयेन्द्र में ज्योतिर्मय आत्मा का ध्यान कर्यो।

विशुद्धिकेन्द्र में निर्मल ज्योति का ध्यान करो।

दर्शनकेन्द्र में वर्तुलाकार ज्योति का ध्यान करो।

प्राणकेन्द्र पर दृष्टि रखकर बारह अंगुल पीली या आठ अंगुल लाल वर्ण की ज्योति का ध्यान करो।

अपने रुढ़य में इब्टदेव की मूर्ति का ध्यान करो।

बेह के मध्य में निष्कम्प बीपकलिका जैसी अल्टांगुल ज्योति का ध्यान कवो।

ध्यान की दीर्घकालीन साधना से अमन की सिथति का निर्माण हो जाएगा।

> २४ अवटूबन २०००

## अमन की साधना-(3)

हमारे शरीर में प्राण और चेतना के अनेक केन्द्र हैं। प्राण और चेतना पूरे शरीर में व्याप्त हैं। जहां उनकी सघनता होती है वहां उनका केन्द्र बन जाता है। पैर का अंगूठा भी एक केन्द्र है। अमन की साधना के लिए उस पर ध्यान करना बहुत महत्त्वपूर्ण है।

विधि—

एकान्त में शिथिलीकरणपूर्वक लेटकर एकाख वित्त से अपने दाएं पैश्व के अंगूठे पर दृष्टि स्थिव कर्व ध्यान करो। यह अमन की साधना का सहज उपाय है।

> २६ अक्टूबर २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



### मुप्त मन को जामृत कबना-(१)

मन की अनेक अवस्थाएं हैं। स्थूल मन था चेतन मन प्रायः सक्रिय रुहता है। साधारण मनुब्ध उसी का प्रयोग करते हैं। साधक व्यक्ति स्थूल मन से परे सूक्ष्म मन अथवा अन्तर्मन को सक्रिय बनाकर सूक्ष्म सत्य को जानने की दिशा में प्रस्थान करता है।

'भ्र' का उच्चारण करते समय स्वास्थ्यकेन्द्र पर लाल वर्ण का चितन करे।

'3' का उच्चारुण करते समय आनन्दकेन्द्र पर नीले वर्ण का चितन करें।

'म्' का उच्चारण करते समय दर्शनकेन्द्र पर श्वेत वर्ण का चितन करे।

प्रारम्भ में पांच मिनिट, प्रतिसप्तारु दो-दो मिनिट बढ़ाते-बढ़ाते पंड्रह मिनिट तक 'ॐ' का जप कर्षे।

इससे सुखुप्त मन, अन्तर्मन जागृत होते हैं।

२७ अवटूबर 2000

भीतन की ओने

## सुप्त मन को जामृत कबना-(a)

55 15

'सो' का विशुद्धिकेन्द्र पर, 'रु' का दर्शन– केन्द्र पर, 'म्' का ज्ञानकेन्द्र पर ध्यान करते हुए निरामय (प्रातः, मध्याह और सायं) जप करें।

प्रायम्भ में पांच मिनिट का प्रयोग करें। प्रतिसप्ताह को-को मिनिट बढ़ाते-बढ़ाते पन्द्रह मिनिट तक इसका गहना अभ्यास करें। इस प्रयोग से सुसुप्त मन और अन्तर्मन कोनों जागृत होते हैं।

> २<del>८</del> अवटूबन २०००



## प्रतिसंलीनता (प्रत्याहाब)–(१)

इन्द्रियों की प्रवृत्ति विषय की ओर होती है। विषय बाह्य जगत में हैं। विषय की ओर होने वाली प्रवृत्ति चंचलता पैका करती है। उसका किशा परिवर्तन (इन्द्रियों की प्रवृत्ति को बाहर से भीतर की ओर ले जाना) आवश्यक है।

१. स्पर्शन प्रतिसंलीनता।

सिद्धायन, सर्वेन्द्रिय संयम मुद्रा। जननेन्द्रिय का बाब-बाब आकुंचन। खेचरी मुद्रा द्वावा अपान वायु को ऊर्ध्व की ओब आकर्षित करे।

२. उसना प्रतिसंलीनता

खेचरी मुद्रा कर्रे।

३. घाण प्रतिसंलीनता

श्वास-संयम सफित अनुलोम-विलोम प्राणायाम तथा उसमें इष्ट-मंत्र का मानसिक जप करे।

> <u>२६ अवरूबर</u> २०००





# प्रतिसंलीनता (प्रत्याहारू)-(a)

४. चक्षु प्रतिसंलीनता

बोनों नेत्रो को तर्जनी और मध्यमा से कोमलता से बंद करें। दृष्टि को आकाश में ले जाएं। चित्त को दोनों नेत्रों में केन्द्रित करें। अंगूठों को कानों में, अनामिकाओं के ऊपर के ठोठ पर, कनिष्ठकाओं को निचले ठोंठ पर रखें।

अनिमेषध्यान से भी चक्षु की प्रतिसंलीनता होती है।

५. श्रोत्र प्रतिसंलीनता

सर्वेन्द्रिय-संयम मुद्रा, ढृष्टि भूमध्य में स्थापित करें। सिर आकाश की ओर रहे। इस मुद्रा में अनाहतनाढ सुनने का अभ्यास करें।

> ३० अक्टूबर २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर





## एकाग्रता-(१)

जपमंत्र और श्वास का संबंध जानना जरूरी है। यदि श्वास के साथ जप का प्रयोग किया जाए तो एकायता बहूत अच्छी होती है।

श्वास के तीन रूप बनते हैं—

9. प्रयत के साथ जय शुरू कर्ब औन अन्तः-कुंभक जितना कर सकें, उतने समय तक करें।

२. पूरव दे साथ जप शुरू वर्व और रेचन दे समय तक करे।

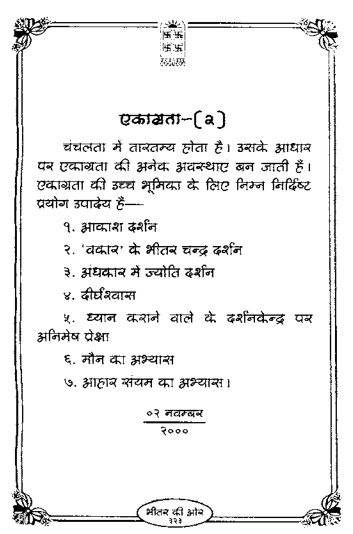
३. रेचन और बाह्यकुंभक के साथ जवमंत्र का प्रयोग करें।

एक श्वास में २१ वार ॐ का जप करें। उक्त तीनों प्रयोगों में से किसी भी प्रयोग के साथ यह अभ्यास किया जा सकता है।

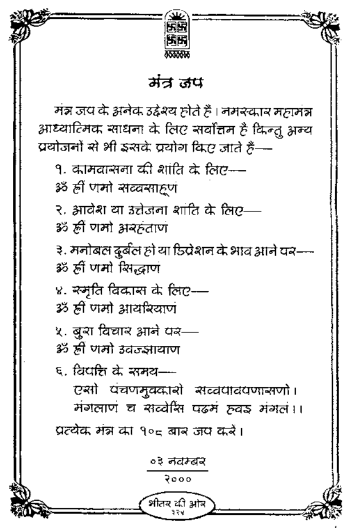
> ०१ नवम्बन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

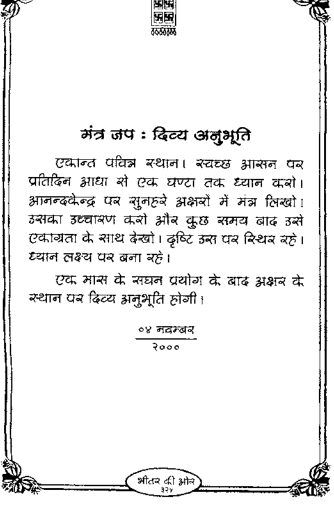
भीतर की आरेर



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



### तन्मूर्ति हयान

यदि तुम ज्ञान का विकास करना चाहते हो तो महावीर के सर्वज्ञ रूप का ध्यान करो।

थढि तुम शक्ति का विकास करना चाहते हो तो बाहुबली का घ्यान करो।

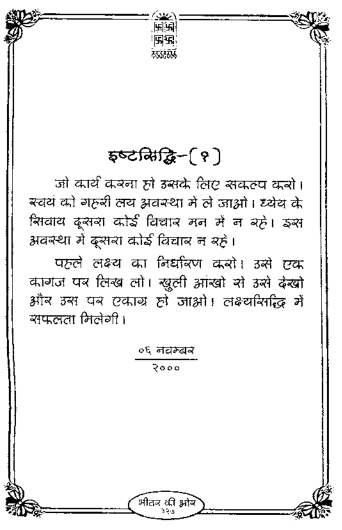
यदि तुम लब्धि का विकास करना चाहते हो तो गौतम का ध्यान करो।

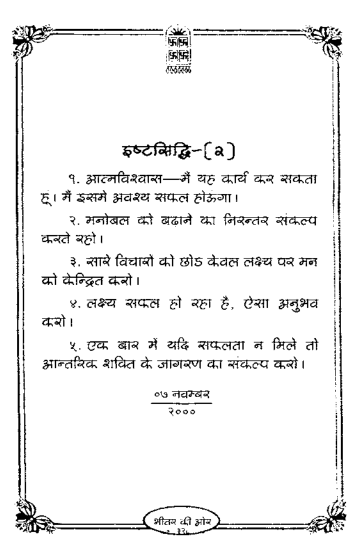
यदि वीतरागता का विकास करना चाहते हो तो वीतराग का ध्यान करो।

तबाकार साधना में मन को इतना एकाग्र कर ले कि मन के एक बिदु पर इष्ट का साक्षात्कार हो जाए। मन में वह सामर्थ्य है कि वह शरीर, स्वत, प्राण, बुद्धि और प्रज्ञा शक्तियों को ठीक उसी तरह बना देता है जिस प्रकार का इष्ट होता है।

> ০২ লবস্বন २०००

शीतर की आर







# इष्टविमद्भि-(३)

पूर्ण एकाग्रता से किसी भी वस्तु की इच्छा की जाती है तो उसके प्रभाव से सूक्ष्म आकाश में एक प्रकार के कंपन उत्पन्न होकर इष्ट वस्तु पर अपना घेरा जल देते हैं। यह परिणमन का सिद्धान्त है।

मनुष्य के भीतर नाना प्रकार के प्रकम्पन होते हैं। उन प्रकम्पनों का एक आकार बन जाता है, इष्ट का साक्षात् हो जाता है।

<u>०८</u> नंदाम्छर २०००



संकल्प-पृष्टि

संकल्प संपलता का असाधारण हेतु है। संकल्प सिद्ध होने पर ही संपलता का हेतु बनता है। वह असिद्ध होने पर संपलता का हेतु नही बनता।

संकल्प को सिद्ध करने की अभ्यास विधि इस प्रकार है—

संकल्प की भाषा का निर्धात्रण करें, कायोत्सर्ग की मुद्रा में बैठें। तीन बात्र बोलकर संकल्प कोहवाएं। फिर मानसिक रूप में तीन बात्र कोहताएं। उसके बाद श्वास का संयम करें। पुनः श्वास लें, श्वास-संयम करें। तीन बात्र प्रक व तीन बात्र श्वास का संयम। दस मिनिट तक यह प्रयोग चलता नहे। श्वास-संयम के समय शब्द छूट जाते हैं। उस क्षण में संकल्प आत्मगत होकर पुष्ट बन जाता है।

> ०१ नवम्बन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतन की ओने



### संकल्पशक्ति का विकास- (१)

बृढ़ निश्चय से अनुकूल-प्रतिकूल पश्चिस्थिति को झेलने की क्षमता पैवा होती है और उस क्षमता से संकल्पशक्ति मजबूत बनती है।

एक घंटा सार्थी सहूंगा, कल्ट से विचलित नहीं होऊंगा।
 एक घंटा गर्मी सहूंगा, कल्ट से विचलित नहीं होऊंगा।
 एक घंटा भूख सहूंगा, कल्ट से विचलित नहीं होऊंगा।
 एक घंटा भूख सहूंगा, कल्ट से विचलित नहीं होऊंगा।
 एक घंटा क्राकोश सहूंगा, कल्ट से विचलित नहीं होऊंगा।
 एक घंटा आकोश सहूंगा, कल्ट से विचलित नहीं होऊंगा।

६. एक घंटा वध सहूंगा, कब्ट से विद्यलित नहीं होऊंगा। ७. एक घंटा सोग सहंगा, कब्ट से विचलित नहीं होऊंगा।

म. गमी में ठंड का प्रयोग : वर्फ का अनुभव करें।

१. ठण्ड में गर्मी का प्रयोग : उष्णता का अनुभव करें। नियमित प्रयोग से संकल्पशक्ति और अधिक मजबूत हो जाती है।

৭০ নবস্বৰ

2000



## संकल्पशक्ति का विकास-(a)

सकल्पशक्ति का संबंध परिणमन के सिद्धान्त के साथ है। परिणमन स्वाभाविक भी होता है और प्रयत्नजन्य भी होता है। हम जिस कार्य के लिए संकल्प का प्रयोग करते हैं, उस कार्य में हमास परिणमन शुरू हो जाता है और वह निश्चित अवधि के बाद एक आकार ले लेता है। उसका अभ्यास निम्नलिखित विधि से किया जा सकता है---

वजान्तन की मुद्रा में बैठें।

२. यृष्ठवज्जु सीधा वहे।

३. दीर्घश्वासपूर्वक पूरक करें।

४. श्वास-संयम के समय स्वतः सूचना का प्रयोग करें---प्राण का प्रवाह दर्शनकेन्द्र की ओर जा रहा है।

१. वैसा ही मानसिक चिन्न बनाएं। तीन मिनिट तक इसका प्रयोग कर्बे।

६. फिर पांच मिनिट तक केवल दीर्घश्वास का प्रयोग करें। ७. भावना कर्वे— जेवा आत्मबल बढ़ बहा है। मेवी संकल्प शकित का विकास हो वहा है।

=. वैचन के साथ भावना कवें——मानसिक ढुर्बलता निःश्वास के साथ बाह्य निकल रही है।



2000

भीतर की ओर



#### संकल्प शक्ति का प्रशिक्षण

संकल्पशकित का विकास किया जा सकता है। उसके लिए विधिपूर्वक अभ्यास जरूरी है।

१. संकल्प की धारणा करो।

२. ढुढ़ निश्चय की भाषा में बोलकर बोहराओं।

३. दृढ निश्चय की भाषा में उपाशु जप करो।

४. दृढ़ निश्चय की भाषा में मानसिक जप करो।

५. त्रिबंध करके कुंभक के समय तीन बार संकल्प बोहराओं।

६. पित्र धारणा करो— मस्तक के पिछले भाग से रशिमयां निकल रुठी हैं और कार्यक्षेत्र में पहुंचकर अपना कार्य कर रुठी हैं।

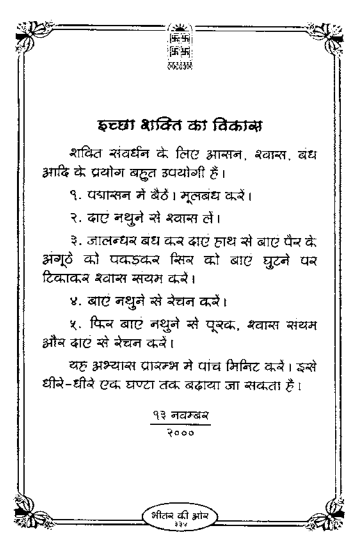
७. यहले अपने ज्ञानतंतुओं को कृत्य का निर्देश दें।

८. पित्र कर्मतन्तुओं को अपनी इच्छानुसार कार्य करने का निर्देश दें।

ह. संकल्प के अनुसार चित्र का निर्माण करें।

<u>१२</u> नवम्बर २०००

भीतन की ओन





# **इ**ह्राचर्य~(१)

ब्रह्मचर्य का विकास करने के लिए कुछ प्रयोग महत्त्वपूर्ण हैं—

9. दीई श्वास लें औब दीई श्वास छोड़ें। पूरक औब वेचक की संधि पर ध्यान केन्द्रित करें। श्वास लेने के बाद क्षण अब के लिए श्वास-संयम करे औब उस पर ध्यान केन्द्रित करें। वेचन के बाद भी क्षण अब श्वास संयम करें औब फिर उस पर ध्यान केन्द्रित करें।

इस प्रयोग का बीर्धकाल तक अभ्यान्त करें।

२. सुषुरुना में श्वास या प्राणधाना का अनुभव कर्ने। शक्तिकेन्द्र की प्राणधाना ऊपन जाए, तब 'अ' का औन नीचे आए तब 'ई' का ध्यान कर्ने।

३. दर्शनके*न्द्र* पर 'ॐ हीं क्वीं' का साक्षात्कार करे।

৭४ নবস্বর





# ब्रह्मचर्य∽(a)

बरुभचर्य की साधना के लिए उत्तानशयन आसन में की जाने वाली कुछ कियाएं बहुत उपयोगी हैं—

१. कानो को कई से बन्द करें।

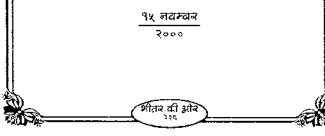
२. दृष्टि नामाग्र पर टिकाएं।

३. दीर्घ श्वास के साथ-साथ श्वास-संयम करें।

भृकुटि जाटक—-खुली आंख से भृकुटि को देखें, इससे अपान पर प्राण का नियंत्रण होता है।

४. नान्साग्र पर झाटक करें।

ङसकी पांच आवृत्तियां कर्ने । धीने-धीने बढ़ाएं । एक आवृत्ति में ९५ से ३० सैकण्ड तक अभ्यास कर्ने ।





# ब्रह्मचर्य-(३)

ब्रह्मचर्यं का संबंध भाव, मन और शबीर तीनों के साथ है। इसलिए उसकी साधना शावीरिक, मानसिक और भावात्मक तीनों स्तर पर करणीय है।

शानीनिक प्रयोग—-१. कामवासना का विचान आए, तब दृष्टि को छत पन लगाकन ध्यान ऊपन की ओन ले जाएं।

२. त्रिबंध से प्राणशक्ति ऊर्ध्वनामी होती है।

३. क्रण्ठ का कायोत्सर्ग।

मानसिक प्रयोग----- मन की एकाग्रता के लिए दीई श्वास का प्रयोग।

२. मनोबल के लिए नाड़ी शोधन का प्रयोग।

भावात्मक प्रयोग—विशुद्धिकेन्द्र की प्रेक्षा सवा घण्टा करें।

> 9६ नवम्बन २०००

भीतन की ओने



## **ब्रह्मचर्य**−(४)

१. पद्मान्सन या वजान्सन की मुद्रा में बैठे।

 प्राणकेन्द्र पत्र अनिमेष प्रेक्षा का प्रयोग कर्बे । श्वास संयम कर्बे ।

३. पित्र श्वास का रेचन और श्वास-संयम करें।

४. दर्शनिकेन्द्र पर अनिमेष प्रेक्षा कर पूरक और श्वास-संयम करें।

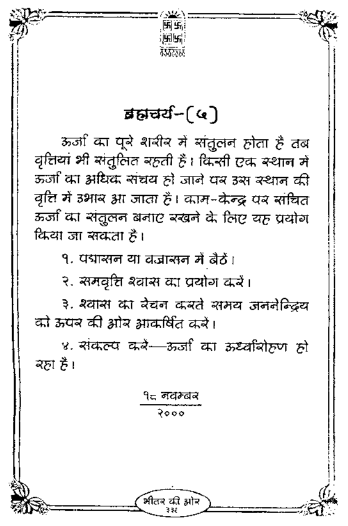
१५ से ३० सैकण्ड तक इसका अभ्यास करें। फिर बेचन औब श्वास-संयम करें। यह पूबी एक आवृत्ति हूई।

इसे पांच बार करे और अभ्यास करते-करते बीस तक पहुंच जाएं।

> ণিও লবস্বান २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की झौब





# इन्द्रिय-विजय-(१)

साधना का क्षेत्र, सामाजिक क्षेत्र या सजनीति का क्षेत्र—इन्द्रिय-विजय सर्वत्र अपेक्षित है. साधक के लिए अधिक। एक सीमा तक सबके लिए। इसका अभ्यासकम—

१. पद्मान्सन की मुद्रा में बैठें।

२. पृष्ठवज्जु को सीधा बखें।

३. दोनों नथुनों से धीने-धीने पूसक करे।

४. पूर्वे के पश्चात् दाएं अंगूठे से दाएं नथुने को बंद कर, बाएं नथुने से वेग के साथ रेचन करें।

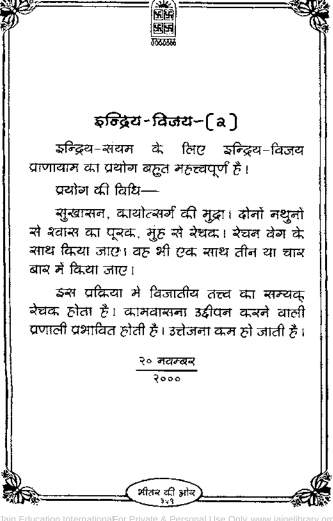
५. पिर दोनों नथुनों से पूरक करें।

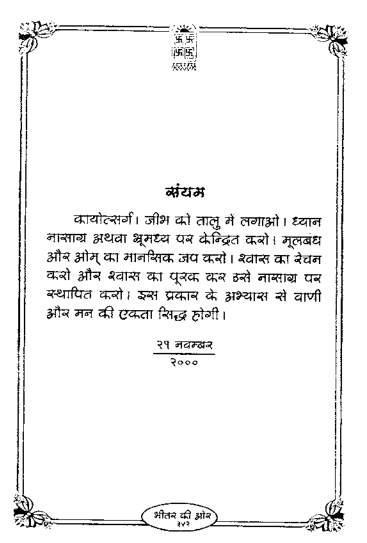
६. पूरव के पश्चात् बाएं नथुने को बंद कर दाएं नथुने से वेग के साथ रेचन कर्रे।

प्रारम्भ में पांच आवृत्तियां कर्बे, फिर अभ्यास बढ़ाते हुए सोलह आवृत्तियां कर्बे।

> <u> 9</u>१ नवम्बर २०००

भीतन की भोन





Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



## कोद्य-नियन्त्रण-(१)

भावना. अनुप्रेक्षा (स्व-सम्मोहन) द्वारा आवेग को नियंत्रित किया जा सकता है। उसका विधिवत् प्रयोग करने से व्यक्ति सफल होता है। क्रोध-नियंत्रण के लिए अनुचितन करें—

१. क्रोध-नियंत्रण कार्याटसर्ग १० मिनिट।

अनुचितन—

कोध एक असाधारण आवेग है। कोध वही करता है, जो भावनात्मक दृष्टि से परिपक्व नहीं है। कोथ शक्ति को क्षीण करता है। मैं अपने कोध पर विजय प्राप्त कर सकता हूं। मैं अपने आपको भावित करता रहुंगा कि मुझे कोई उत्तेजित नहीं कर सकता। मैं अपने विवेक को काम में लूगा. आवेग के अनुसार कार्य नहीं करूंगा। मुझे कोध आ रहा है, इसका पता चलता है। मैं अपने विचार्स को बढल ढूंगा। कोध पैढा होते ही मैं कायोत्सर्ग मे चला जाऊंगा। दीर्घ श्वास और श्वास-संयम का प्रयोग शुरू कर ढूंगा।



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

# क्रीध-नियन्त्रण-(a)

N 5

9. पद्मासन या वजासन की मुद्रा में बैठें। उज्जाई प्राणायाम का प्रयोग कर्ने। ध्यान ज्योति केन्द्र पर केन्द्रित करें। प्राणायाम के समय भी ध्यान ज्योति केन्द्र पर बना रहे।

इस अभ्यास को १ मिनिट से प्रानम्भ कर ३० मिनिट तक करे।

इससे नाड़ियों को आवाम मिलता है और मस्तिष्क शांत वहता है।

उज्जाई प्राणायाम का प्रयोग अनिद्रा के सोग को मिटाने में उपयोगी है, वैसे ही कोध की उत्तेजना को शान्त करने में उपयोगी है।

> २३ नवम्बन २०००





#### अभय का विकास

भय आध्यात्मिक विकास में बहुत बडी बाधा है। अध्यात्म स्वतन्त्र चेतना की अवस्था है और भय उस चेतना को अवरुद्ध करता है। साधना और अभय एक तराजू के को पलई हैं। अभय के विकास के लिए यह प्रायोगिक पद्धति है—

् ९. उज्जायी प्राणायाम का अभ्यास करे।—-१० मिनिट

२. नाऱ्याच पर अनिमेष प्रेक्षा कर्द ।----३ मिनिट।

२. कायोत्सर्ग की मुद्रा में लेटकर शत्रीर को पूर्ण शिथिल कर दे।

४. शिथिलीकरण की मुद्रा में पांच मिनिट रहने के पश्चात् 'मैं भय से मुक्त हो रहा हूं' यह सुझाव दें। 'मैं उठ्ंगा तब भय से मुक्त होकर उठूंगा' यह सुझाव ११ मिनिट तक दें।

यह प्रयोग प्रातःकाल करें। कम से कम एक सप्ताह और अधिक से अधिक तीन महीने तक करें।

> २४ नवम्बर २०००

शीतन की आंग



#### अहिंसा आदि का अभ्यास

अहिंसा, सत्य आदि की साधना का एक कम है। साधना के प्रथम चरुण में अहिंसा का संकल्प लिया जाता है। संकल्प मात्र से वह सिद्ध नही होती। उसे सिद्ध करने के लिए अभ्यास आवश्यक है।

एकान्त में बैठो। शबीब, श्वास औब मन को शिथिल करो। पांच-दस मिनिट तक इन्हें शिथिल करने के लिए सूचना देते जाओ। ये जब शिथिल हो जाएं, तब अहिसा की अनुप्रेक्षा करो। एक मास तक प्रतिदिन आधा घंटा इसका अभ्यास करो। पन्द्रह मास में इन पन्द्रह तत्त्वों का अभ्यास करो।

पन्द्रह तत्त्व----

अर्टिसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रहः अभय, क्षमा, मार्दव, आर्जव, लाघव।

मैत्री, प्रमोद, करूणा, माध्यरुथ्य, एकटव।

२५ नवम्बर २०००

#### अमृतन्माव और बन्मायन

1999 1999 1999

स्वन विद्या के साथ-साथ नसायन विद्या का ज्ञान भी आवश्यक है। वर्तमान विज्ञान ने शनीनस्थ अनेक नसायनों का प्रतिपादन किया है। योग के प्राचीन साहित्य में अमृत के स्नाव का उल्लेख मिलता है। इसकी विज्ञान द्वारा प्रतिपादित नसायनों से तुलना की जा सकती है।

9. जालन्धर बंध—कण्ठ को संकुचित कर ठुट्टी को फेफड़े के ऊपसीआग में स्थापित करने पर जालन्धर बंध सिद्ध होता है। इस साधना से शवीर मे अमृत का संतुलन बना रहता है।

> २६ नवम्खन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

. श्रीतर की आंर

#### अभूत प्लावन

(LE) (LE)

यह मंत्रसाधना का एक विशिष्ट प्रयोग है। मंत्र वर्णों का न्यास करने के बाद चिन्तन करें कि मस्तिष्क से चार अंगुल ऊपर के भाग से अमृत का स्राव हो रहा है। अमृत की ऊर्मियां शर्सार के हर अवयव को आप्लावित कर रही है। शरीर अमृतमय हो रहा है। विजातीय तत्त्व बाहर निकल सहे हैं। आनन्द का वातावरण बन रहा है।

मंत्र के इष्ट का अवतरण हो रहा है। उसकी शक्ति शरीर में संक्रान्त हो रही है। इसकी साधना के लिए चार बजे से सूर्योक्य तक का समय अधिक उपयुक्त है।

> २७ नवम्बन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

প্রীরম ক্রী প্লান



## व्याद्यि चिकित्मा-(१)

भावना अथवा स्व-सम्मोहन का प्रयोग व्याधि चिकित्सा के लिए अनेक विधियों से किया जाता है—

 पांच मिनिट दीर्घ श्वास और पांच मिनिट कायोत्सर्ग कर्दे।

२. दीर्घ श्वास का प्रयोग करते हुए संकल्प कर्ने कि नक्त के साथ मेरे प्राण का प्रवाह कम्ण स्थान की ओन जा नहा है। उसका मानसिक विन्न बनाएं औन श्वास-संयम करें।

३. श्वास का बेचन कबते समय थह भावना कबें कि पीड़ा या बोग के कीटाणू बाहब निकल बहे हूँ ।

४. बाहर श्वास का संयम करे और यह भावना करें कि प्राण भीतर जाकर रूग्ण भवयव को स्वस्थ कर रहा है।

> २८ नवम्बन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओब



# व्याधि चिकित्सा-(a)

सुप्त कार्यात्सर्ग करें।

२. सुप्त कार्योट्सर्ग की मुद्रा में 'अर्ट' का जप एक मिनिट में ६० या १० बार करे।

३. तीन मिनिट के बाद जय के उच्चारण में अन्तराल बढ़ाते जाए और जय की संख्या को घटाते-घटाते एक मिनिट में दस या पांच तक ले जाएं। अंतराल-काल मे निर्विचार रहें।

इस स्थिति में स्वसम्मोरुन होता है। अब जिस शासीसिक और मानसिक व्याधि की चिकित्सा करनी हो, उसके प्रतिपक्ष की आकृति का निर्माण करें। जैसे मेरा घुटना स्वस्थ है।

एकाग्र मन से उस आकृति को स्थिन कर उसे भूल जाएं, स्वसम्मोहन की स्थिति में रहें।

एक सप्ताह के प्रयोग के बाढ़ स्वस्थता की अनुभूति होगी।

<u>२१ नयम्बर</u> २००० शीतर दी ओर



व्यकित अपने स्वास्थ्य के लिए स्वयं प्रयोग कन सकता है औन पूनी तन्मयता के साथ यदि वह प्रयोग करे तो सफल हो सकता है।

शिथिल होकर लयबद्ध श्वास लें। श्वास द्वास अधिक प्राण खींचने का संकल्प करें। श्रेचन के साथ प्राण को रूग्ण स्थान पत्र भेजें। सिर से लेकर रुग्ण भाग तक हाथ फेरें। कल्पना करें कि प्राण भुजाओं में प्रवाहित होता हुआ अंगुलियों के छोत्रों से शरीर में प्रवेश कर रहा है, रुग्ण अंग को स्वस्थ कर रहा है।

> ३० नवम्बन २०००

भीटन की आर

# पीड़ा-क्षेमन-(१)

मनितब्ब में एंडोर्फिन नामक प्राकृतिक दर्बनाशक पदार्थ होते हैं जो माफीन से कहीं प्रभावकानी होते हैं। ये मन्तिब्ब के पार्श्वभाग में जमे हुए रहते हैं। मन्तिब्ब के इस भाग का संबंध प्रबल मनोवेगों से है।

मस्तिष्क की अपनी अलग प्रणालियां होती हैं। वे पीड़ा संकेतों को रोकने में सक्षम हैं। इन प्रणालियों को बंद अथवा चालू किया जा सकता है।

पीड़ा शमन के लिए सम्मोहन और प्राण के प्रयोग बहुत उपयोगी हैं।

> ०१ दिव्सम्बन २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की भोन

# पीड़ा-शमन-(a)

58 5. Norma

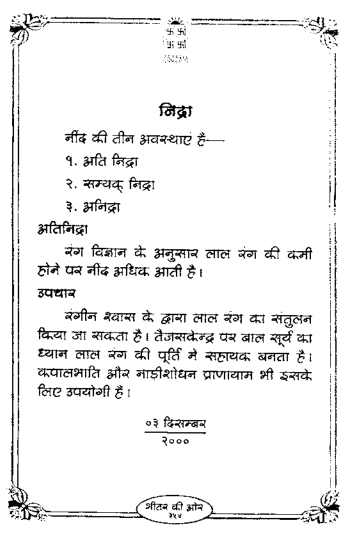
मनुष्य के शनीन में कुछ केन्द्र भाव, संवेदना के लिए उत्तनदायी हैं। उनमें पीड़ा की अनुभूति होती है और प्रसन्नता की अनुभूति होती है।

पीझशामक औषधियों के द्वारा एनकेफेलिन और एन्डोफिन रसायन पैदा किए जाते हैं। उनकी संघनता मस्तिष्क और सुखुम्ना के उन भागों में अधिक होती है जो भाव-संवेदना के लिए उत्तरदायी माने जाते हैं।

उक्त बसायनों को जय, ध्यान, वैनाभ्य, भवित आदि अनेक साधनों से पैढ़ा किया जा सकता है।

> ०२ दिन्सम्बन २०००





Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



### नाम्यक् जिद्रा

जो व्यक्ति नियत समय पत्र सोता है, नियत समय पत्र जांग जाता है, उसके सम्यक् निद्रा होती है।

नींद ओब स्वय्न का एक विचिन्न योग है। अनेक लोगों की नींद स्वय्निल होती है। अच्छे, बुरे तथा यथार्थ और अयथार्थ स्वय्न आते रहते हैं। वे सपने नींद को मिथ्या नींद बना देते हैं इसलिए सोने से पहले उनका उपचार करना चाहिए।

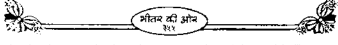
उपचार----

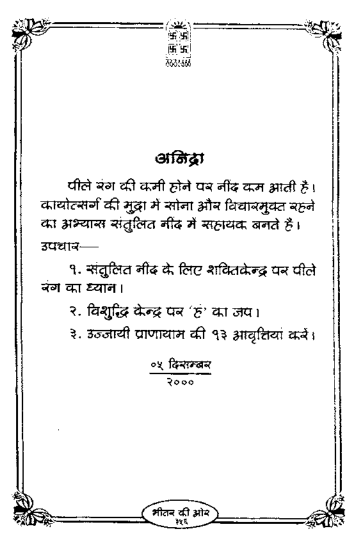
9. नाड़ीशोधन प्राणायाम की तीन आवृत्ति करके सोने पर्र सपने की समस्या सुलझ सकती है।

२. सोने से पहले १० मिनिट तक अपने इष्ट मंत्र का जय करना चाहिए।

३. कायोत्सर्ग का प्रयोग भी सम्यक् निद्रा में सहयोगी बनता है।

> <u>०४ दिसम्बन</u> २०००





### मातृका-ज्यास-(१)

5.5

मन्त्र शास्त्र में न्यास का महत्त्वपूर्ण स्थान है। मातृका न्यास—वर्णमाला के बिना जो जय किया जाता है वह सफल नहीं होता। इन्सलिए साधक को जप के प्रावस्भ में मातृका-न्यास का प्रयोग कवना चाहिए।

मातृदा-न्यास के तीन विभाग किए गये हैं— प्रथम विभाग—अकार आदि सोलह स्वर । द्सरा विभाग—ककार आदि पच्चीस वर्ण । तीसरा विभाग—यकार आदि आठ वर्ण ।

> <u>०६ दिन्सम्बर</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतर की ओर

ेक्त फ अक्त फ र⊠आस

मातूका-ज्यास-(२)

न्यान्स को प्रकार का होता है—

१. बाह्य मातृका-न्थास

२. आन्तनिक मातृका-न्यास

आन्तनिक मातृका-न्यास अधिक महत्त्वपूर्ण होता है।

आन्तरिक मातृका-न्यास की विधि—

 नाभि कमल (तैजसकेन्द्र) पर सोलह पत्तों वाले कमल की कल्पना करें। प्रत्येक पत्र पर अकार आदि सोलह स्वर्यों का न्यास करें।

२. हृदय कमल (भानन्दकेन्द्र) पत्र चौबीस पत्तों वाले कमल की कल्पना करें। प्रत्येक पत्र पत्र ककार आदि वर्णों का ध्यान करे। मध्यवर्ती कमल पर मकार का न्यास करें।

३. मुख कमल पर आठ पत्तों वाले कमल की कल्पना करें। प्रत्येक पञ्च पर यकार आदि वर्णों का न्यास करें। मानसिक स्तर पर स्वर और वर्ण लिखें, फिर उन पर ध्यान करें।

भीतन की ओन



## मातृका-ज्याम-(३)

55) 555 7238

न्यान्स के विषय में एक औन निर्देश मिलता है। तीन स्थान (नाभि कमल, हृदय औन मुख) पन वर्णमाला का न्याना करें।

न्यास करने के पश्चात् वर्णमाला को प्रदक्षिणा करती हुई और श्रमण करती हुई देखें।

उस समय तक प्रत्थेक स्वन और वर्ण पर ध्यान केन्द्रित करें।

यह प्रयोग भुतज्ञान के विकास के लिए बहुत महत्त्वपूर्ण है।

| <u>ہ</u> | <b>কি</b> স্পদ্রবর্ |
|----------|---------------------|
|          | 2000                |

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतर की ओर



## प्राणशक्तित

मानसिक विकास के लिए प्राणशकित का विकास जरूबी है। प्रत्येक प्रवृत्ति के साथ प्राण– ऊर्जी का व्यय होता है। भोजन के द्वारा उसकी पूर्ति की जा सकती है। विशेष प्रयोग द्वारा उसका संवर्धन किया जा सकता है।

प्राण के विकास का अभ्यास—

१. कायोत्सर्ग

२. दीर्घश्ववान्स

पूरक के समय अनुप्रेक्षा कर्वे—

 शबीब के बोन-बोम से प्राण का आकर्षण हो बहा है।

२. प्राणशक्ति का विकास हो रहा है।

३. शनीन न्वन्थ हो नहा है।

४. मन रूवस्थ हो रहा है।

आवेग शांत हो बहे हैं।



প্ৰীনৰ দ্বী ক্লাৰ

#### तैजन्म शक्तित

**56 56** 

पधासन की मुद्रा में बैठकर दीर्घ श्वास का प्रयोग करें। शक्तिकेन्द्र पर ध्यान करें। प्रक के समय वहां श्वास का अनुभव करें। 'सो' के मृदु और मंद उच्चारण के समय श्वास का प्रक करें। 'हे' के उच्चारण के समय श्वास का देचन करें। इसी प्रकार श्वास के प्रक के समय 'ॐ' अथवा 'अर्' का मृदु-मंद उच्चारण करें। श्वास देचन के साथ 'म्' अथवा 'हम्' का उच्चारण करें। इसका अभ्यास परिपक्व होने पर तैजस शक्ति का जागरण होता है।

> <u>१० दिसम्बर</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

भीतन की ओन

#### तैजन चक्र

്**ട് ട്** ഗ്രാഹ്

वही व्यक्ति प्राणवान २ह सकता है जिसका तैजन्स चक्र सक्रिय होता है। निम्न निर्दिष्ट अभ्यास के द्वाना उसे सक्रिय किया जा सकता है अथवा रखा जा सकता है—

मैं सूर्यचक अथवा तैजस चक्र का विकास करने के लिए 'ॐ हीं णमो सिद्धाणं' मंत्र की साधना कर रहा हूं।

'ॐ क्रम्भाय नमः' इस मंत्र का १ बार उच्चारण करें। चित्त को तैजसकेन्द्र पर एकाग्र करें। संकल्प करें—-तैजस चक्र का निर्माण हो रहा है।

मंत्र का मानसिक जप चलता २हे। प्रारम्भ में उच्चारण करे। बीच में कुछ-कुछ अन्तराल से उच्चारण और अंत में मानसिक जप करें। प्रतिदिन ४१ मिनिट तक इसका प्रयोग करे।

> <u>११ दिन्सम्बर</u> २०००



## नाड़ी क्षीधन

योगाभ्यास से पूर्व नाड़ी शोधन जरूरी है उसका महत्त्वपूर्ण प्रयोग है नाड़ी शोधन—

१. बाएं से श्वास, अन्तःश्वास संयम। नाभि पर चन्द्र का ध्यान। बाएं से ही रेचन। बाह्य श्वास संयम। तीन आवृत्तियां करें।

ङसी प्रकार दाएं से प्रस्क, श्वास-संयम, रेचक, श्वास-संयम। नाभि पर सूर्य का ध्यान। तीन आवृत्तियां करें।

दोनों नथुनों से श्वास । अंतःश्वास संयम । मुंह से रेचन । बाह्य श्वास-संयम । एक आवृत्ति करें । इस प्रकार यह एक आवृत्ति होती है । ऐसी तीन आवृत्तियां करें । तीन मास तक एक आवृत्ति करें । प्रतिमास एक-एक आवृत्ति की वृद्धि करें । दूस तक ले जाएं ।

२. तीन मास से छह मास तक ९० मिनिट निवन्तव समवृत्ति श्वास प्रेक्षा का अभ्यास कर्वे। फलतः नाइीशुद्धि होगी।



### कोंक्षिका पविवर्तन

(**5**15) 37700

हम अपने शनीन की प्रत्थेक कोशिका में प्रवेश कन सकते हैं। भावना के अनुसान उन्हें प्रभावित कन सकते हैं। भावना के अनुसान उन्हें प्रभावित कन सकते हैं। आवश्यकता है सजज नहने की। सर्वप्रथम हम कोशिका के प्रति जागरूक बनें। उसके साथ समपर्क स्थापित करें। भावना की ऊर्मियों का संप्रेषण करें। उसके साथ ताढातम्य स्थापित करें। जैसे एक व्यक्ति ढूसने व्यक्ति के साथ बातचीत कने, वैसे ही कोशिकाओं के साथ बातचीत कने, उन्हें पन्वितिति होने का सुझाव ढें। वे सुझाव की भाषा को समझ सकती हैं औन निर्देश का पालन भी कन सकती हैं।

> <u>१३ दिन्सम्बन</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की ओन

### विद्युत प्रवाह मन्दितष्क में

55 55 55

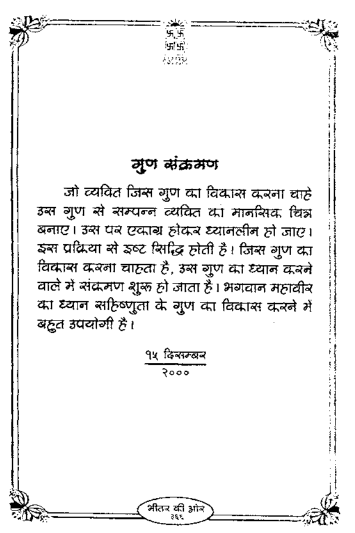
भरितष्क में विद्युत का प्रवाह समीचीन होता है तब वह सम्यक् प्रकार से काम करता है। उसमें अवरोध पैक्ष होने पर मस्तिष्कीय नतिविधि अस्त-व्यस्त हो जाती है। कभी-कभी मूच्छी और मिर्गी जैसी व्याधि भी पैक्ष हो जाती है। इस समस्या को सुलज्ञाने के लिए विद्युत प्रवाह का सम्यक्करण आवश्यक है।

सम्यक्करण के लिए 'ॐ' का जय बहुत उपयोगी है। मस्तिष्क पर ध्यान केन्द्रित करें। 'ॐ' का एक हजार बार जय करें। यदि श्वास के साथ कर सकें तो और अधिक लाभ हो सकता है।



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

शीतन की ओन





#### शील पुरुष : पंचाङ्ग ध्यान

गुणात्मक विकास का शरीर के अवयवों के साथ संबंध है। इसलिए इसके अवयव ध्वान के आतम्बन बन जाते हैं।

पंचाङ्ग पुरुष की कल्पना करें। मस्तिरुक यस ध्यान केन्द्रित करें। मस्तिरुक का स्वरूप है उपशांत कषाय। १ मिनिट तक इसकी अनुप्रेक्षा करें।

दाएं हाथ पर ध्यान केन्द्रित करें। विनम्रता दायां हाथ है। संकल्प करें---विनम्रता का विकास हो रहा है।

बाएं हाथ पर ध्यान केन्द्रित करें। साम्रज्जस्य बायां हाथ है। संकल्प करें- साम्रज्जस्य का विकास हो रहा है।

दाएं पैव पव ध्यान केन्द्रित करे। सहिब्लुता दायां पैव है। संकल्प कर्वे—सहिब्लुता का विकास हो वहा है।

बाएं यैन पन ध्यान केन्द्रित करें। सेवा, सहयोग बायां यैन है। संकल्प करें—सेवा औन सहयोग का विकास हो नहा है।



#### वातानुकूलन का अनुभव

55 22229

सर्दी का मौसम आता है, शरीब मे सर्दी का अनुभव बढ़ जाता है। गर्मी का मौसम आता है तब गर्मी का अनुभव बढ़ जाता है। योग के आचार्यों ने सर्वी में गर्मी और गर्मी में सर्वी बढ़ाने के प्रयोग विकसित किए। उनमें से दो प्रयोग यहां निर्दिष्ट हैं—

 सूर्यभेवन प्राणायाम—--दाएं से श्वास । कुंभक में त्रिबंध अथवा मूलबंध का प्रयोग । दाएं से नेचन । यह कम बसाबर चले ।

२. चन्द्रभेदन प्राणायाम—बाएं से श्वास। कुम्भदा। रेचन। यह क्रम बराबर चले।

सूर्यभेदन प्राणायाम से ऊष्मा तथा चन्द्रभेदन प्राणायाम से शीतलता बढ़ती है।

> <u>৭৬ বিন্স</u>দ্রন २०००

श्रीतर की ओर

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

## नियन्त्रण शक्ति

साधना के लिए नियन्त्रण शक्ति का विकास जरूरी है। हर आदमी में नियंत्रण शक्ति का एक सामान्य अनुपात होता है। साधक के लिए उसका विकास इसलिए जरूरी है कि सामान्य नियन्त्रण शक्ति से साधना के क्षेत्र में आने नहीं बढ़ा जा सकता।

नियन्त्रण शक्ति बढ़ाने के लिए महत्त्वपूर्ण प्रयोग है प्राणकेन्द्र और दर्शनकेन्द्र पर ध्यान । पहले तीन मिनिट प्राणकेन्द्र पर ध्यान कर्रे, उसके बाद तीन मिनिट तक दर्शनकेन्द्र पर ध्यान करें।

> <u>१८ दिन्सम्बन</u> २०००

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

श्रीतन की भोन



## वर्षतिप

अर्हत् ऋषभ की तपस्या के आधान पन वर्षीतप की पत्रम्पना चल नही है। वर्षीतप के अनेक प्रयोग हो सकते हैं। आध्यात्मिक विकास के लिए वे बहुत प्रासंगिक हैं।

 ९. एक वर्ष तक प्रतिदिन तीन घण्टा कायोत्सर्ग का प्रयोग करें।

२. एक वर्ष तक प्रतिदिन तीन घण्टा ध्यान का प्रयोग करें।

३. एक वर्ष में किसी भी समय असहिष्णुता का भाव आने पर दूसरे दिन उपवास करें।

४. एक वर्ष में उत्तेजनापूर्ण व्यवहार होने पर दूसरे दिन उपवास करें।

५. एक वर्ष में अनुशासन और व्यवस्था का अतिक्रमण होने पर दूसरे दिन उपवास करें।

> <u> १९ दिसम्बर</u> २०००

भीतन की भ्रोन



## व्यसनमुक्ति

व्यसन जब स्नायविक बन जाता है तब उसे छोड़ना कठिन हो सकता है फिर भी दृढ़ संकल्प द्वारा उसे छोड़ा जा सकता है।

१. पांच मिनिट कार्योट्सर्ज करें।

२. पांच मिनिट बीर्घ श्वास का प्रयोग करें।

३. यांच मिनिट संकल्पशक्ति को जागृत करें।

४. दस मिनिट तक सुझाव दें मेरी चेतना पवित्र संकल्प से घिनी हुई है, उसमें कोई भी बुना विचान प्रवेश नहीं करेगा।

> <u>२० दिसम्बर</u> २०००

भीतन की ओन



## नई आदत का निमणि

पुशनी आदत को बदला जा सकता है, नई आदत का निर्माण किया जा सकता है, आदत में काट-छाट भी की जा सकती है। आदत के परिवर्तन का एक प्रयोग यह है—

पांच मिनिट दीर्घ श्वास का प्रयोग करें !

२. पांच मिनिट कार्याटसर्ग कर्ब ।

३. सुझाव के क्राना निद्रा की स्थिति का अनुभव करें।

४. प्रबल इच्छाशक्ति का प्रयोग करें।

५. जिस आक्त का निर्माण कवना चाहते हैं उसके प्रति गहरी एकावताः

्ध्यान, धारणा और समाधि—तीनों का संयुक्त प्रयोग करे।

् ६. इन्स अवस्था में इष्ट आढत के निर्माण का सुझाव दें।

७. कायोत्सर्ग सम्पन्न कर उस आढत की पांच मिनिट अनुप्रेक्षा करे।

एक सप्तारु अथवा अपेक्षित हो तो अधिक समय तक इसका प्रयोग कर्षे ।





## आदत पबिवर्तन

आदत को बदला जा सकता है। पुरानी आदत को बदलकर नई आदत का निर्माण किया जा सकता है। उसकी अश्यास पद्धति यह है—

जिस आदत को बदलना हो, उसे स्पष्ट करें।

२. फिर यांच मिनिट दीर्घश्वास और यांच मिनिट कायोत्सर्भ करें।

३. अब जो आढत बदलनी हो, उसकी शब्दावली बना लें। जैसे अब मेना क्रोध शांत हो जाएगा।

४. श्वास के साथ इस शब्दावली को मस्तिष्क की ओर ले जाएं।

५. सोलह बार इसका मानसिक उच्चार्रण कर्दे।

६. पि.स निर्विचार अवस्था में चले जाएं, उस्त स्थिति में बीस मिनिट रहें।

चान सप्ताह तक इसका अभ्यास कर्मे । आपको अनुभव होगा—मेरी आदत बढल वही है 1

> २२ दिसम्बर २०००



#### दूसने की आदत बदलना

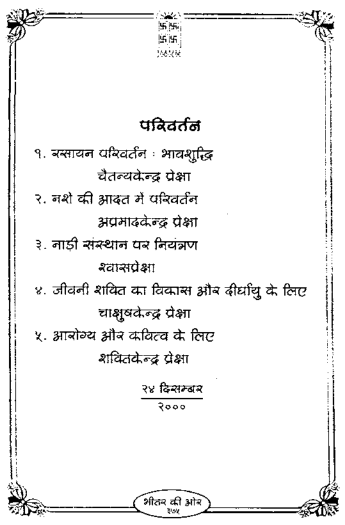
आदत बदलने के लिए प्रयोग स्वयं को करना चाहिए। स्वयं न कर सके तो उस स्थिति मे उस व्यक्ति के लिए दूसरा व्यक्ति प्रयोग कर सकता है। उसकी विधि----

9. जिस्मदी आदत को बदलना हो उसे लेटा दे।
२. उसके सिरहाने बैठे। ३. पांच मिनिट दीर्घश्वास का प्रयोग करें। ४. दीर्घ श्वास लेते हुए हाथ, जिसकी आदत बदलनी हो, उसके सिर पर रखें। अन्तः कुम्भक कर भावना करें— इसमें अमुक आदत का प्रवेश हो रहा है। यह अब अच्छा आचरण करेगा। १. श्वास का रेचन करते समय भावना करें— इसकी खुरी आदत निकल रही है। बाह्य कुंभक कर भावना करे— इसका चित्त निर्मल हो रहा है। इसमें पविन्नता का संचार हो रहा है।

इस प्रकार नौ आवृत्तियां करें। सिर से हाथ उठाकर आकाश में झटक दें।

इस प्रयोग से दूसने की कूनता, व्यसन आदि प्रवृत्तियों में परिवर्तन लाया जा सकता है।







# वृत्ति पविवर्तन

पारिणामिक भाव हमारे स्वक्तय का एक अंग है। उसके अनुसार प्रतिक्षण चेतन और अचेतन में परिणमन होता है। वह स्थूल जगत में परिवर्तन के कप में जाना जाता है।

ਧਕਿਯਸਜ ਜਿਸਿਰ से होता है और बिना ਜਿਸਿਰ भी होता है। हमारे आन्तरिक परिणमन के कुछ निमित्त थे हैं----

१. चंचलता को कम करने की युक्ति

श्वित्रस प्रेक्षा।

२. प्रिय-अप्रिय संवेदन को कम करने की युवित दर्शनकेन्द्र प्रेक्षा।

३. प्रमाद को कम करने की युक्ति

प्राणकेन्द्र, अग्रमाढकेन्द्र प्रेक्षा।

४. बाहनी आवर्षण को कम करने की युक्ति आनन्दकेन्द्र, विशुद्धिकेन्द्र प्रेक्षा।

२५ दिन्सम्बन

2000



## क्मृति-विकास

स्मृति का प्रश्न यदा-कदा उभवता बहता है। कुछ बच्चों की स्मृति कमजोब होती है। कुछ युवा औब वृद्धों की स्मृति भी कमजोब हो जाती है। वासोप्रेसीन नामक हामोंन का हमाबी स्मृति के साथ सीधा संबंध है। मस्तिक्क के निचले हिस्सो में स्थित बेब जितनी बड़ी एक बल्धि उसका उत्पादन कवती है। भुलक्कड व्यक्तियों में यह ब्रन्थि शिथिल हो जाती है। स्मर्वेजियों में यह ब्रन्थि शिथिल हो जाती है। स्मर्वेजिय का बढ़ाने के लिए कुछ प्रयोग निर्दिष्ट किए जा बहे हैं----

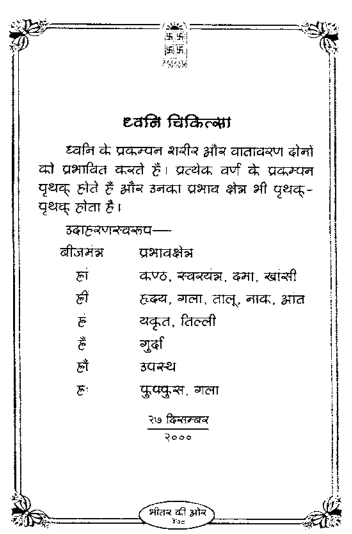
कनपटियों पर पीले रंग का ध्यान करें।

२. कनपटियों पर अंगुलियों से प्रकम्पन पैका करें।

३. दीर्घ श्वास लें, अन्तःकुंभक करें। फिर श्वास नेचन करें, बाह्य कुंभक करें।

> २६ दिसम्बर २०००

र्गातर की अनि



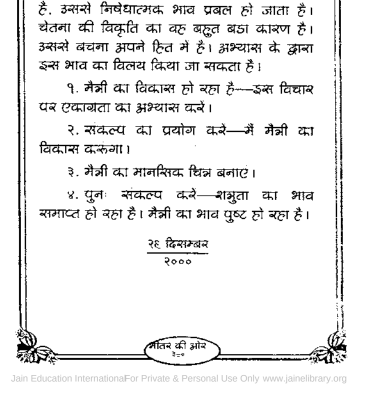
#### केवब चक्र

स्वन विद्या में तीन स्वन माने गए हैं। ये तीनों कमशः चलते हैं। सामान्य सिद्धान्त यह है—दिन में चन्द्रस्वन क्षेष्ठ है। नान्नि में सूर्यस्वन क्षेष्ठ है। निथन कार्य के लिए चन्द्रस्वन क्षेष्ठ है। चन कार्य के लिए सूर्यस्वन क्षेष्ठ है। ध्यान औन समाधि के लिए सूषुरुना क्षेष्ठ है।

स्वन विद्या के अनुसान प्रत्येक स्वन के चलने का समय तीन घड़ी (डेढ घण्टा) होता है। तिथि के साथ स्वन का सम्बन्ध है। इसके लिए विशेष जानकानी आवश्यक है।

> २= दिन्तम्बर २०००

भीतन दी अप्रेस राज

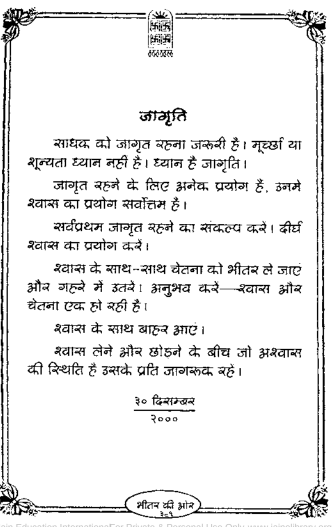


मैत्री

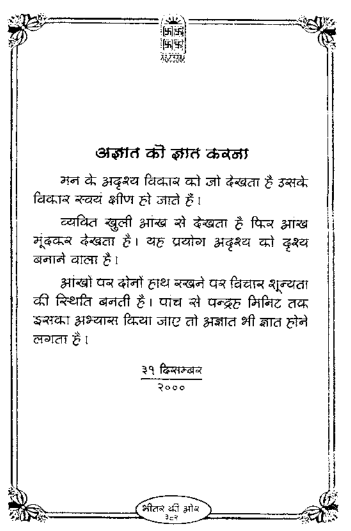
शजूता का भाव व्यक्ति में तनाव पैदा करता

<u>~</u>~

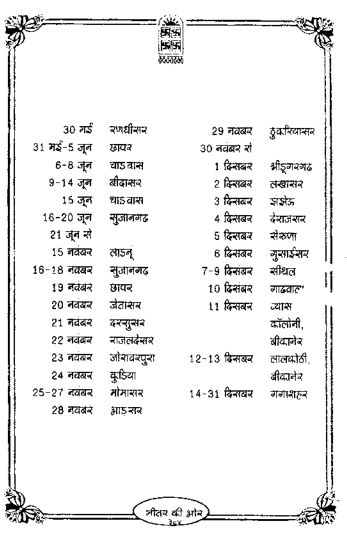
55 (51) (55 (55) (757))



Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



| 29             | (日<br> 日<br> <br> |                  |                   |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------------|
| पविक्षिष्ट     |                                                                                              |                  |                   |
| 1-3 जनवरी      | भादना                                                                                        | <b>11 मार्च</b>  | ्रतनपुरा          |
| 4 जनवर्ग       | নামনার                                                                                       | 12 <b>मा</b> र्च | रुड़ि याल         |
| 5 जनवर्री      | एन. टी. आर                                                                                   | 13-21 मार्च      | टमकोन             |
| 7-18 जनवरी     | नोहन                                                                                         | 22 मार्च         | द्यवाखारा         |
| 19 जनवर्भ      | सहारणों की                                                                                   | 23 <b>ਸ</b> ਾਰ   | লম্বার্জ          |
|                | ৱাৰ্গী                                                                                       | 24 ਸਾਰੰ          | सुनाना कृषि       |
| 20 जनवरी       | <i>ব্</i> ৰুব্যালা                                                                           |                  | द्मार्भ           |
| 21 जनवरी       | खोपञा                                                                                        | 25 मार्च से      |                   |
| 22 जनवर्यी     | सारुवा                                                                                       | ७ अप्रैल         | বুক               |
| 23 जनवर्षी     | হাাহ বন                                                                                      | 8-11 अप्रैल      | वतननगय            |
| 24 जनवरी       | भनीन                                                                                         | 12-14 अप्रैल     | বাসসার            |
| 25 जनवर्भ      | নাল भলাক                                                                                     | 15 अप्रैल        | देवास             |
| 28 जनवर्सी से  |                                                                                              | १६-२१ अप्रैल     | <b>क</b> तेहपु२   |
| 17 पालवनी      | বাৰালগন                                                                                      | 22 अप्रैल        | कल्याणपुरा        |
| 18 पारवरी      | ददनेवा                                                                                       | 23 <b></b>       | নুয়ার্হমন        |
| 19 फरवरी       | নামলী                                                                                        | 24 अप्रैल न्हे   |                   |
| 20 पारवरी से   |                                                                                              | 7 সর্হ           | ৰবলনার            |
| 26 फरवर्बी     | सादुलपुर                                                                                     | ৪ স <b>র্হ</b>   | पायली             |
| 27 प्रज्यरी से | -                                                                                            | 9-1 <b>9 म</b> ई | ৰাজনেৰ্বস্বয      |
| 9 मार्च        | বার্তান্ট                                                                                    | 20 <b>ਸ</b> ਙੰ   | <i>बत्ना</i> केसब |
| 10 সার্হ       | डोकवा                                                                                        | 21-29 <b>म</b> ई | य5ि हान्स         |
| <u>-</u>       | ( প্রীরন্থ হা                                                                                |                  | _                 |



इक्कीसवीं शताब्दी अध्यात्म की शताब्दी होगी—यह क्वब यत्र तत्र स्ताई देवहाँ है।

आर्थिक विकास, पढार्थ विकास और यान्त्रिक विकास की ढौड़ में अध्यात्म की मति कितनी होमी ? कैसे होमी ? इस प्रक्षन का उत्तर देना सहज संतल नहीं है ।

विश्व-मानव इन्द्रिय चेतना के क्तब पव जी वहा है। उसका आकर्षण अर्थ, पढार्थ औव यन्त्र के प्रति आधिक है।

इन्द्रियातीत चेतना के जामवण के बिना अध्यात्म के प्रति आकर्षण कैसे होमा ?